
96 97systeme  2012, Jg. 26 (2) V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen

Dem Burnout durch gerechtes 
Handeln widerstehen1 

Vikki Reynolds

Zusammenfassung

In dieser Arbeit setze ich mich kritisch mit Individualismus und Neu­
tralität in Bezug auf Burnout auseinander und biete einen Ansatz zur 
Überwindung von Burnout an, der sich an der Idee einer kollektiven 
Zukunftsfähigkeit orientiert und dabei die Idee der Gerechtigkeit in 
den Mittelpunkt stellt. Dies erfordert ein Verständnis für die kol­
lektive Ethik und den spirituellen Schmerz, den wir als Sozialarbei­
terInnen und TherapeutInnen in uns tragen, wenn wir gezwungen 
sind, unseren ethischen Grundsätzen zuwiderzuhandeln. Ich be­
schreibe die Rolle von Gerechtigkeit und Solidarität in Bezug auf 
unsere Zukunftsfähigkeit und nenne praktische Beispiele, wie sie 
kollektiv gesichert werden kann. Dazu gehören der Einsatz für eine 
Erd-Demokratie, das gemeinsame Verständigen über ethische 
Grundsätze, die Bekämpfung von Zynismus, das Achtgeben auf die 
nicht messbaren Ergebnisse sowie Praktiken des „Etwas-Zurück­
gebens“. Sich mit ganzer Kraft unserer Tätigkeit zu widmen ist mit 
therapeutischer und möglicherweise revolutionärer Liebe verbun­
den und ich beschäftige mich mit den bedeutenden Veränderungen, 
die unsere Arbeit mit sich bringt. Ich spreche über die Möglichkeiten, 
sich mit den sozialen Ausdrucksformen des Göttlichen zu verbinden 
[Social Divine] und die Bedingungen sozialer Ungerechtigkeit zu ver­
ändern, denen die KlientInnen ausgesetzt sind und unter denen wir 
arbeiten.

Schlüsselwörter: Burnout, Nachhaltigkeit, Zukunftsfähigkeit, Gerech­
tigkeit, spiritueller Schmerz, kollektive Ethik, Solidarität

1)	 Dieser Aufsatz erschien im Original unter dem Titel „Resisting burnout with 
justice-doing“ in The International Journal of Narrative Therapy and Community 
Work, 2011, No. 4:27-45. 
Übersetzung und Abdruck mit freundlicher Genehmigung der Autorin und der Heraus
geberInnen. 
Übersetzung: Uwe Schiffke (Merseburg)



98 99

Abstract

Resisting burnout with justice-doing
In this writing I critique the individualism and neutrality of burnout, 
and offer an approach for resisting burnout with collective sustain­
ability that is shouldered-up by justice-doing. This requires an under­
standing of collective ethics and the spiritual pain that we hold as 
community workers and therapists when we are forced to work 
against our ethics. I describe the role of justice-doing and solidarity 
in relation to our sustainability, and practices which can foster our 
sustainability collectively, including embracing Earth Democracy, 
co-creating collective ethics, contesting cynicism, attending to im­
measurable outcomes, and giving-it-back practices. I connect staying 
fully alive in our work with therapeutic and possibly revolutionary 
love, and reflect on the powerful transformations our work offers to 
us. I address the possibilities of connecting with the social divine 
and transforming the contexts of social injustice in which clients live 
and we work.

Keywords: burnout, sustainability, justice-doing, spiritual pain, collec­
tive ethics, solidarity

 
Ein engagierter Arzt und eine Pflegekraft bestehen darauf, dass 
ich ihnen verspreche, einen verzweifelten Klienten nicht mit 
nach Hause zu nehmen. Unser Klient, ein älterer Mann, der sich 
unwohl fühlt, wird auf die Straße gesetzt, wenn die Suchtklinik 
schließt. Eigentlich hat sie schon seit einer Stunde geschlos-
sen. Es gibt kein Ausnüchterungsbett, das ihn aufnimmt; die 
Notfallpfleger meinen, dass er keine Notversorgung braucht; 
die MitarbeiterInnen vom Sozialamt können nicht helfen, da ein 
Haftbefehl für ihn vorliegt; die Polizei bestätigt den Haftbefehl 
für ihn, will ihn aber zurzeit nicht festnehmen – und im Obdach-
losenheim gibt es keine Betten. Bepackt mit einem Stapel sau-
berer gebrauchter Kleidung, die er nicht anziehen will, bevor er 
sich duschen kann, folge ich seinen schemenhaften, schlür-
fenden Schritten bis zu einer Notaufnahme für Obdachlose, wo 
er sich draußen in die Schlange einreiht, um noch einige Stun-
den darauf zu warten, eventuell einen freien Matratzenplatz auf 
dem Fußboden zu bekommen. Ich werde zur Klinik zurückkeh-
ren: Ich drehe mich um. Ich weiß, dass ich nie diesen Moment 
vergessen werde, als ich ihm im wahrsten Sinne des Wortes 
den Rücken zuwandte. Nichts in meiner beruflichen Ausbildung 

hat mich auf diese Gefühlswellen von Scham, Enttäuschung 
und Schande vorbereitet, die mich durchdringen. Ich setze 
einen Fuß vor den anderen und entferne mich von diesem lei-
denden alten Mann. Ich begebe mich wieder in die Gesellschaft 
des Arztes und der Pflegekraft und wir halten uns gegenseitig 
davon ab, den Mann mit nach Hause zu nehmen. Ich sehe mich 
noch immer nach ihm um.

Einleitung

Ich glaube nicht, dass wir als TherapeutInnen und Sozialarbei­
terInnen2 ausbrennen. Das Problem des Burnouts liegt nicht in 
unseren Köpfen oder Herzen, sondern in der realen Welt, in der 
es an Gerechtigkeit mangelt. Die Menschen, mit denen ich ar­
beite, brennen mich nicht aus und sie verletzen mich auch 
nicht, sondern sie verändern, fordern und inspirieren mich. 
Was mich schmerzt, sind die von den KlientInnen ertragenen 
Ungerechtigkeiten und Demütigungen und meine mich zur Ver­
zweiflung bringende Unfähigkeit, die ungerechten Strukturen 
der Gesellschaft, denen sie ausgesetzt sind und in denen sie 
leben, persönlich zu ändern (Reynolds 2009). Geprägt vom 
Geist der sozialen Gerechtigkeit, solidarischer Verbundenheit 
und der Ethik des Widerstandes versuche ich in meiner ethi­
schen Haltung in der Supervision von MitarbeiterInnen, die 
sich dem Burnout widersetzen, eine Brücke zwischen der Welt 
des Aktivismus3 und der Therapie und Sozialarbeit zu schlagen 
(Reynolds 2002, 2008, 2010a).

In diesem Artikel analysiere ich Burnout und biete einen Ansatz 
zur Bekämpfung von Burnout, der sich auf Gerechtigkeit stützt. 
Das erfordert ein Verständnis von kollektiver Ethik und von dem 
spirituellen Schmerz, den wir in uns tragen, wenn wir gezwun­
gen sind, unseren ethischen Grundsätzen zuwiderzuarbeiten. 
Ich werde darauf eingehen, welche Rolle Solidarität spielt, und 
praktische Beispiele beschreiben, wie unsere Zukunftsfähigkeit 

Das Problem des 
Burnouts liegt in der 
realen Welt, in der 
es an Gerechtigkeit 
mangelt

2)	 Im Original heißt es in der Regel „community workers“ und wird in einem weite-
ren Sinn verstanden als das gängige „SozialarbeiterIn“. Im Prinzip ließe sich hier 
eine Querverbindung zu dem umfassenden Sprachgebrauch bei Herwig-Lempp & 
Kühling (2012) herstellen. (Anm. d. Red.)
3)	 Im Unterschied zu (blindem) Aktionismus steht Aktivismus hier für das engagierte 
Eintreten für ein Projekt bzw. eine Kampagne; siehe http://de.wikipedia.org/wiki/ 
Aktivist (Anm. d. Red.)

Ein Ansatz zur 
Bekämpfung von 
Burnout, der sich 
auf Gerechtigkeit 
stützt

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



100 101

kollektiv gesichert werden kann. Zum Schluss verknüpfe ich re­
volutionäre Liebe damit, wie wir uns mit ganzer Kraft unserer 
Tätigkeit widmen können, und reflektiere über die starken Ver­
änderungen, die sich in unserer Arbeit bieten sowie über die 
Möglichkeiten, sich mit dem „sozialen Göttlichen“ zu verbin­
den4 (Lacey 2005). Dieser Artikel liefert viele Ideen, ist aber 
nicht als eingehende Untersuchung der Praxis gedacht, son­
dern eher als Aufforderung, über einige Handlungsweisen 
nachzudenken, die wir aus der Welt und der Arbeit des Aktivis­
mus übernehmen können. Gerechtigkeit üben bedeutet für uns 
mehr, als nur den Verletzungen zu widerstehen, die Teil unserer 
Arbeit sind. Als SozialarbeiterInnen und TherapeutInnen wol­
len wir unser ganzes Leben lang in unserer beruflichen und eh­
renamtlichen Arbeit lebendig, offen für Veränderungen und 
den Menschen nützlich sein.

Wenn ich darüber spreche, wie man sich mit Gerechtigkeit dem 
Burnout widersetzen kann, dann meine ich damit nicht die 
„Übertragung von traumatischem Stress“ (Hernandez et al. 
2007, S. 231), das Stellvertretertrauma (McCann & Pearlman 
1990), den Sekundären Traumatischen Stress (Figley 1998), 
Burnout (Figley 1998), Nachlassendes Mitgefühl (Figley 2002) 
oder Empathische Stressstörung (Weingarten 2004)5. Ich glau­
be nicht, dass das Problem des Burnouts in den Köpfen der 

BetreuerInnen liegt und dass es die KlientInnen dort hineinge­
tragen haben. Unser mühsamer Kampf wurzelt in der Unge­
rechtigkeit der Gesellschaft und deshalb bin ich für eine kollek­
tive und relationale Reaktion auf unsere Arbeit, die sich auf den 
Solidaritätsgedanken stützt und durch eine Ethik der Gerechtig­
keit verbunden ist, die KlientInnen, SozialarbeiterInnen, Ge­
meinschaften und Vereine umfasst. Ich schlage die gemein­
same Erschaffung einer Art „Demokratie für die gesamte Erde“ 
(Shiva 2005) vor, in der die Würde, die enge Vernetzung und die 
Nachhaltigkeit des Lebens in allen Bereichen respektiert wird.

Burnout ist ein Begriff, der sehr individuell strukturiert ist, als 
gäbe es in uns etwas Persönliches, das uns den Ansprüchen 
dieser Arbeit genügen lässt oder nicht. Ich denke, dass das 
Erscheinungsbild, das man Burnout nennt, mehr über unsere 
Gesellschaft als über die einzelnen BetreuerInnen aussagt. Ich 
bestreite nicht, dass wir als TherapeutInnen und Sozialarbeite­
rInnen bei unserer Arbeit verletzt werden und Schmerz erfah­
ren können, so dass wir die Tätigkeit aufgeben oder eine Aus­
zeit nehmen müssen. Was ich aber infrage stelle, sind die 
verordneten, individuellen Anschuldigungen, die bei Burnout 
gegen die BetreuerInnen erhoben werden und die die unge­
rechten sozialen Zustände, in denen wir arbeiten, verbergen 
und verschleiern und den KlientInnen die Schuld für die uns 
zugefügten Verletzungen geben (Reynolds 2008, 2010a). 
 
Ich glaube, wir haben eine ethische Verantwortung dafür, aus­
reichend Selbstfürsorge zu treffen, um uns den KlientInnen mit 
ganzer Kraft widmen zu können, deren Leiden im Fokus zu be­
halten und Zuversicht in die Arbeit einzubringen. Und dennoch 
kann es vor dem Hintergrund der von den KlientInnen erlebten 
Ausbeutung und Schmerzen selbstherrlich erscheinen, wenn 
wir auf unser eigenes Wohlergehen achten. 

Ausgebrannt sein klingt so, als wären wir Spielzeuge mit Weg­
werfbatterien, die verbraucht sind. Als ob wir nicht genügend 
Yoga machen oder Wasser trinken würden – was durchaus 

Eine Ethik der 
Gerechtigkeit,  
die KlientInnen, 
SozialarbeiterInnen, 
TherapeutInnen, 
Gemeinschaften und 
Vereine umfasst

Burnout ist ein Be­
griff, der sehr indivi­
duell strukturiert ist, 
als gäbe es in uns 
etwas Persönliches, 
das uns den Ansprü­
chen dieser Arbeit 
genügen lässt oder 
nicht

4)	 vgl. den Begriff „le divin social“ bei Émile Durkheim [„Für Durkheim verbirgt sich 
dahinter aber »die transfigurierte und symbolisch gedachte Gesellschaft«. Denn die 
Gesellschaft oder das Kollektiv, zu der sich die Gruppenangehörigen assoziieren, 
kurz »die kollektive Person« ist so beschaffen, daß sie über das Bewußtsein der indi-
viduellen Personen hinausreicht und ihm doch zugleich immanent ist. Zudem besitzt 
sie alle Merkmale einer Ehrfurcht gebietenden moralischen Autorität. Durkheim führt 
dieses Argument in der Art eines Gottesbeweises ein: »wenn es eine Moral, ein 
System von Pflichten und Obligationen gibt, muß die Gesellschaft eine moralische 
Person sein, die sich von den individuellen Personen, die sie umfaßt und aus deren 
Synthese sie hervorgeht, qualitativ unterscheidet.“ (Habermas 1981, im web: solo-
mon.tinyurl.alexanderstreet.com/cgi-bin/asp/philo/soth/getdoc.pl?S10023120-D00 
0002) (Anm. d. Ü und Anm. d. Red).
5)	 In den sozialen Berufen ist viel dafür getan worden, um die Verletzungen anzu-
sprechen, die PraktikerInnen bei der Arbeit mit KlientInnen am Rande der Gesell-
schaft erfahren. Vieles davon wird in der Literatur mit den Begriffen „Mechanisie-
rung“ (Weingarten 2004) und „Traumatische Stressübertragung“ (Hernandez et al. 
2007, S. 231) beschrieben. Stellvertretertrauma (McCann & Pearlman 1990) bezieht 
sich darauf, dass der/die TherapeutIn die Symptome des Traumas seines/ihrer 
Klienten/in erlebt. Sekundärer traumatischer Stress (Figley 1998) bezieht sich auf die 
Auswirkungen auf HelferInnen, die Menschen mit posttraumatischen Stressstörun

gen betreuen. Nachlassendes Mitgefühl (Figley 2002) spricht den von Familienbetreu-
erInnen und SozialarbeiterInnen erlebten Stress und Burnout an, wenn diese selbst 
unter sekundärem traumatischen Stress und Burnout leiden. Empathische Stressstö-
rung (Weingarten 2003) ist ein weiterer Begriff, der die potenziellen Verletzungen, die 
TherapeutInnen erleiden können, anerkennt.

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



102 103

wichtige Dinge sind, deshalb mache ich das auch. Aber Selbst­
fürsorge reicht nicht aus, um die Fragen von Armut, Gewalt und 
einfacher Würde, mit denen die Menschen kämpfen, zu klären. 
Niemand, der Selbstfürsorge befürwortet, behauptet, dass 
damit die notwendigen praktischen Veränderungen in der Le­
benswirklichkeit der KlientInnen geschaffen werden. Laut Ka­
nadischer Gesundheitsbehörde gibt es zwölf entscheidende 
Faktoren für gesundheitliches Wohlbefinden, zu denen als er­
stes Einkommen und sozialer Status zählen (2006). Durch Yoga 
wird nicht mehr Wohnraum geschaffen oder werden die Sozial­
hilfesätze erträglicher. Die Fokussierung auf die Selbstfürsorge 
der SozialarbeiterInnen trägt nichts dazu bei, die sozialen Deter­
minanten für Gesundheit zu verändern, denen die KlientInnen 
ausgesetzt sind. 

Die Kosten unserer ungerechten Gesellschaft tragen die Men­
schen, die verarmt und marginalisiert sind und deren Men­
schenrechte ignoriert und verletzt werden. BeraterInnen, die 
mit ihnen arbeiten, sind ZeugInnen dieses Leidens, während 
andere BeraterInnen in der günstigen Lage sind, dieses nicht 
wahrnehmen zu müssen (Reynolds 2008). Wenn Selbstfürsor­
ge als Gegenmittel zu Burnout verschrieben wird, dann wird 
uns als einzelnen BetreuerInnen die Arbeit unter ungerechten 
Umständen aufgebürdet. Die Arbeit mit Menschen, die mehr 
Geld, Mittel und Status haben, wird seltener zum sogenannten 
Burnout führen und kann die BetreuerInnen professioneller 
aussehen lassen. Ich möchte hier keine falsche Hierarchie von 
Schmerz zum Ausdruck bringen, da das Leid jedes Menschen 
real ist, verweise jedoch auf bedeutende Unterschiede in der 
beruflichen Privilegierung. Wir wollen als SozialarbeiterInnen 
nicht gegeneinander ausgespielt werden. Das Problem des 
Durchhaltevermögens bei der Arbeit ist eine Frage, die sich 
sehr individuell stellt. Die Probleme an sich sind jedoch gesell­
schaftlicher Natur und verlangen politischen Willen, enorme 
finanzielle Mittel, konkretes Handeln und gemeinsame Verant­
wortung.

Gerechtigkeit üben

Der Aktivismus hat mich gelehrt, das Streben nach sozialer 
Gerechtigkeit in mein Leben zu integrieren. Es ist weder ein 
Hobby noch eine Obsession, sondern eine Verpflichtung in Be­
zug auf eine Lebensweise, die sich über mein gesamtes Leben, 

über meine berufliche und ehrenamtliche Tätigkeit erstreckt. 
In jedem Bereich der weit verzweigten Struktur der sozialen 
Berufe gibt es Lehren, die die Arbeitenden dazu ermutigen, of­
fen für Gerechtigkeit einzutreten: um den Status quo zu hinter­
fragen und die politischen Themen unserer Zeit anzusprechen 
(James 1995). Der Psychiater Franz Fanon aus Martinique ent­
larvte den Mythos der Neutralität in der Psychiatrie bereits in 
seinen frühen Werken über die weit verbreitete Anwendung 
von Folter durch die französische Regierung im Algerischen 
Unabhängigkeitskrieg und wurde so Teil einer Tradition von 
antikolonialen TheoretikerInnen, die stets auf den Einfluss der 
sozialen Berufe hingewiesen haben (1963, 1967). Gemeinde­
arbeit, Sozialarbeit, Therapie und Beratung sind reich an unter­
schiedlichen Traditionen, die sich gegen Neutralität ausspre­
chen, obgleich der Einfluss und die Bedeutung von Neutralität 
und Objektivität für unsere gesamte Arbeit nach wie vor un­
bestritten sind. Radikale/kritische SozialarbeiterInnen haben 
historisch befürwortet, in Übereinstimmung mit den Werten 
des Widerstandes gegen Neutralität zu handeln und dabei die 
moralischen Werte zu beachten, Hilfssysteme kritisch zu be­
trachten und daraufhin zu arbeiten, die sozialen Kontexte der 
Probleme zu verändern (Furlong 2008, Furlong & Lipp 1995). 
Wenn wir Gerechtigkeit in unsere Arbeit einbringen, befinden 
wir uns nicht auf neuem Territorium, sondern sind mit dieser 
reichen und vielfältigen Vorgeschichte verflochten, auch wenn 
diese Traditionen nicht immer erwähnt, gelehrt oder beachtet 
werden.

Wenn wir unsere Arbeit als Handeln im Sinne von Gerechtigkeit 
begreifen, benutzen wir unseren Einfluss als SozialarbeiterIn­
nen und TherapeutInnen, um die sozialen Ursachen der Unter­
drückung zu verändern. Damit meine ich, dass man die realen 
Bedingungen ändert, unter denen die Menschen leben, und 
nicht, dass man ihnen hilft, sich der Unterdrückung anzupas­
sen. Wir problematisieren und kritisieren die Konstrukte von 
Neutralität, Objektivität und distanzierter Professionalität. Die 
Dekonstruktion von Macht und die Deutung von Machtbezie­
hungen (Foucault 1972, 1980; Derrida 1978) sind hervorragende 
Beiträge zum gerechten Handeln, doch wir hoffen auch, etwas 
Neues und Befreiendes in unserer Gesellschaft erschaffen zu 
können (Cushman 1995, 2006). Für mich bedeutet das auch, 
mich an direkten Aktionen zu beteiligen, wenn das ein guter 
Weg zur Veränderung ist. Wie Karl Marx schon sagte, kommt es 

Selbstfürsorge 
reicht nicht aus, 
um die Fragen von 
Armut, Gewalt und 
Würde zu klären

Der Mythos der 
Neutralität in der 
Psychiatrie

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



104 105

nicht nur darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern sie zu 
verändern (1994, S. 118).

Das Ansprechen von privatem Schmerz /öffentlichen Proble­
men geht auf verschiedene aktivistische Traditionen zurück. 
Wenn ich von der Individualisierung von Ungerechtigkeit und 
der Privatisierung von Schmerz (z. B. Kriminalisierung von Ar­
mut) spreche, dann verbinde ich damit die reichen Traditionen 
sowohl von AktivistInnen als auch PraktikerInnen. Meine ersten 
Lehren, die die Schnittstellen von öffentlichen Angelegenhei­
ten und privaten Problemen benannten, gingen auf den Femi­
nismus zurück. „Das Persönliche ist politisch“, lautet der Titel 
eines von der radikalen amerikanischen Feministin Carol Ha­
nisch im Jahre 1970 geschriebenen Artikels. Die Autorin, die 
keine Ansprüche erhebt, Urheberin dieses Satzes oder der Idee 
zu sein, schreibt: „Sie haben uns unendlich herabgewürdigt, 
weil wir versuchten, unsere so genannten ‚persönlichen Pro­
bleme’ in die politische Arena zu bringen.“ In der Gemeindear­
beit spricht Kiwi Tamasese vom Just-Therapy-Team aus Aotea­
roa (Neuseeland) von „privaten Angelegenheiten, öffentlichen 
Problemen“ (2002). Imelda McCarthy vom irischen Fifth-Pro
vince-Team schreibt darüber, wie in der therapeutischen Praxis 
„öffentliche Probleme zu privaten und privatisierten Angele­
genheiten“ werden (2001, S. 267). Ich werde von diesen Prakti­
kerInnen begleitet und wir stützen uns alle gemeinsam auf die 
zahlreichen Stimmen, die seit vielen Jahren für Gerechtigkeit 
eintreten. Wie die meisten SozialarbeiterInnen habe ich mich 
nie neutral gegenüber Armut, sexuellem Missbrauch oder Fol­
ter verhalten – ich bin dagegen. Neutrales Verhalten in diesen 
Situationen kann zu einer politischen Position im Sinne des 
Status quo führen.

Gemeinsame ethische Grundsätze

Gemeinsame ethische Grundsätze sind jene bedeutenden 
Verbindungsstellen, die uns als TherapeutInnen und Sozialar­
beiterInnen miteinander verknüpfen. Bei einem Großteil un­
serer Arbeit bleiben diese gemeinsamen Grundsätze uner­
wähnt, dennoch sind sie die Basis für ein Solidaritätsgefühl, 
das uns zusammenbrachte und uns zusammenhalten kann. Ich 
habe es für sinnvoll gehalten, gemeinsame Grundsätze inner­
halb von Betreuerteams zu entwickeln, um eine gemeinsame 
Verpflichtung gegenüber diesen Grundsätzen zu erreichen und 

uns dazu zu bekennen. Die Aufstellung von gemeinsamen ethi­
schen Grundsätzen kann zu umfassender Kritik, aber auch 
deutlicherer Zustimmung führen. Als SozialarbeiterInnen brau­
chen wir nicht unbedingt perfekte kollektive Grundsätze, denn 
Abweichungen und Unterschiede in unseren ethischen Positi­
onen bieten ebenfalls eine Vielzahl von Möglichkeiten, den 
Wert unserer Arbeit zu steigern.

Das Wichtigste ist, dass wir unsere Grundsätze in die Arbeit 
einbringen. Nur durch Handeln werden ethische Grundsätze 
sichtbar. Die Theorie, d. h. die Ideen, auf die sich unsere Arbeit 
stützt, kommt in unserer praktischen Tätigkeit zum Ausdruck 
(Reynolds 2010b). Sowohl die Theorie als auch die Praxis ste­
hen in Beziehung zu unseren ethischen Standpunkten. Die 
Untersuchung der Beziehung unserer ethischen Position zu 
Theorie und Praxis wird durch die „Hermeneutik des Zweifels“ 
des norwegischen qualitativen Forschers Steinar Kvale begrün­
det, nach der Behauptungen so lange zurückgehalten werden, 
bis sich die Theorie durch die Praxis beweisen lässt. Herme­
neutik ist die Kunst der Interpretation, die sich autoritären 
Wahrheiten widersetzt und eine Vielzahl von Deutungen aus 
verschiedenen Quellen berücksichtigt.6

Eine Hermeneutik des Zweifels führt zu einer hoffnungsvollen, 
aber skeptischen Position, die von uns eine kritische Distanz 
gegenüber ethischen Ansprüchen fordert und uns bewusst 
werden lässt, dass unsere Praxis möglicherweise etwas an­
deres als beabsichtigt hervorbringt. Wenn Teams zum Beispiel 
Klientenzentriertheit für einen gemeinsamen Grundsatz halten, 
frage ich, wie denn bei jeder Handlung der/die KlientIn im Zen­
trum der Arbeit stehen kann und was wohl die KlientInnen zu 
diesem Anspruch sagen würden. Diese hoffnungsvolle Skepsis 
führt dazu, dass wir uns immer wieder die Frage stellen, wie wir 
ethisch „den Worten Taten folgen lassen“, wie die AktivistInnen 
sagen:

„Das Persönliche 
ist politisch“

Nur durch Handeln 
werden ethische 
Grundsätze sichtbar

Hoffnungsvolle 
Skepsis

6)	 Kvale (1996, S. 203) entnimmt den Begriff „Hermeneutik des Zweifels” dem Werk 
des französischen Philosophen Paul Ricoeur (1970). „Seine Hermeneutik ist stets 
geprägt vom Zweifel, der ihn vorsichtig in Bezug auf einfache Assimilierung an ver-
gangene Bedeutungen sein lässt, und von der Hoffnung auf vollkommene Aneignung 
von Bedeutungen, verbunden mit der gleichzeitigen Warnung, dass es ‚nicht hier’ und 
‚noch nicht’ geschieht. Über Zweifel und Hoffnung zieht Ricoeur eine hermeneu-
tische Linie, die sowohl Gutgläubigkeit als auch Skepsis vermeidet“ (White 1991, 
S. 312).

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



106 107

u	 Was sind die ethischen Grundsätze, die dich zu dieser Tätig­
keit geführt haben? Welche Arbeitsweisen haben für dich 
einen besonderen Wert, hältst du für unabdingbar, vielleicht 
sogar für heilig? Welche Grundsätze sind für deine Arbeit un­
erlässlich, weil du ohne sie nicht in der Lage wärst, die Arbeit 
auszuführen?

u	 Was ist die Geschichte deiner Beziehung zu diesen Werten 
und ethischen Grundsätzen? Wer hat dir das beigebracht? 
Wie haben sich diese Grundsätze in deinem Leben und in 
deiner Arbeit gezeigt?

u	 Welche ethischen Grundsätze und Werte haben wir gemein­
sam?

u	 Welche Grundsätze sind in unserer Arbeit lebendig und wer­
den von den KlientInnen als äußerst nützlich wahrgenom­
men?

u	 Üben wir unsere Arbeit so aus, dass es in Übereinstimmung 
mit unseren gemeinsamen Grundsätzen geschieht?

u	 Wie kann das Festhalten an unseren gemeinsamen ethi­
schen Grundsätzen unsere Zukunftsfähigkeit und Verände­
rung auf lange Sicht begünstigen?

Spiritueller Schmerz

Ich glaube, dass spiritueller Schmerz und Isolation treffendere 
Begriffe sind, um die Verletzungen zu verstehen, unter denen 
Helfende in ihrer Arbeit leiden, als die normativen und individu­
ellen Vorstellungen von Burnout. Wenn BeraterInnen in der 
Lage sind, in Übereinstimmung mit ihren ethischen Auffas­
sungen zu arbeiten, trägt das dazu bei, dann wird Nachhaltig­
keit möglich (Reynolds 2009). Doch soziale Strukturen und be­
grenzte finanzielle Mittel, die BeraterInnen dazu zwingen, 
gegen ihre Grundsätze zu verstoßen, führen zu dem, was ich als 
spirituellen Schmerz bezeichnen würde. Dieser spirituelle 
Schmerz, von dem ich spreche, ist die Diskrepanz zwischen 
dem, was respektvoll, human und produktiv erscheint, und den 
Umständen, die uns dazu bringen, genau die Auffassungen und 
Grundsätze zu verletzen, die uns einst zu Therapie und Bera­
tungsarbeit geführt haben.

Bei vielen TherapeutInnen und SozialarbeiterInnen findet das 
Konzept des spirituellen Schmerzes sofort Anklang. Spiritueller 
Schmerz ist nach meiner Auffassung die Ursache dafür, warum 
viele Leute aus unserem Job aussteigen. Oft genug werden der 

extreme Schmerz und die Unterdrückung, denen unsere Klien­
tInnen ausgesetzt sind, oder die Lebensumstände der Klien­
tInnen selbst für das Ausbrennen der im Sozialbereich Arbei­
tenden verantwortlich gemacht. Nach meiner Erfahrung sind 
es aber in den meisten Fällen nicht die KlientInnen, ihre Lebens­
umstände und auch nicht ihre Leiden, die die TherapeutInnen 
und SozialarbeiterInnen nicht ertragen können, sondern die 
ungerechten Zustände, die es uns nicht ermöglichen, im Ein­
klang mit unseren ethischen Grundsätzen zu arbeiten. 

Angesichts des spirituellen Schmerzes ist es schwierig, beruf­
lich standzuhalten, besonders wenn sich die ungerechten Be­
dingungen des Lebens der Menschen nicht verbessern und wir 
uns in unserer Arbeit fühlen, als würden wir mit bloßen Händen 
Wasser schöpfen. Wir arbeiten schon hart, aber noch härter zu 
arbeiten funktioniert nicht. Ein Gefühl von einer speziellen indi­
viduellen Inkompetenz macht sich bemerkbar: Isolation ist die 
Folge (Reynolds 2009).

Wir lernen unseren Beruf auf dem Rücken der KlientInnen. Ich 
denke, das ist die schmerzliche, oft unausgesprochene Wahr­
heit über unsere gemeinsame Arbeit. Unsere Arbeit ist nicht 
unschuldig und als BeraterInnen spüren wir nicht die schlimm­
sten Folgen unseres Unvermögens oder mangelnder Erfahrung 
– doch die KlientInnen spüren sie. Das kann paralysierend für 
BeraterInnen sein und erfordert unsere Solidarität und unser 
berufliches Engagement.

Im Zentrum meiner Arbeit steht die Fürsorge für Sozialarbeite­
rInnen. Wenn SozialarbeiterInnen spirituellen Schmerz erfah­
ren, ist es für mich nahezu eine professionelle Verpflichtung, 
einzuschreiten und das Unbehagen zu mildern. Bei Fallbespre­
chungen berichten BeraterInnen oft davon, dass sie KlientInnen 
zu nahe getreten sind – um dann zu erfahren, dass andere Mit­
arbeiterInnen hinzukamen, die dann die KlientInnen verun­
glimpften, nur um das unethische Verhalten der BeraterIn nach­
vollziehbar erscheinen zu lassen. Dies wird nicht aus Bosheit 
getan. In mitarbeiterzentrierten Teams versuchen wir jedoch, 
mit unseren KollegInnen gemeinsam begangene Fehler auszu­
bügeln. Das verlangen das Gebot der Höflichkeit und unsere 
eigene Verpflichtung, Situationen angenehmer zu gestalten, 
indem wir harmonischen Beziehungen Vorrang gegenüber 
Kritik einräumen (Allan Wade 2010, pers. Mitteilung), obwohl 

Spiritueller Schmerz 
als Ursache dafür, 
warum viele Leute 
aus unserem Job 
aussteigen

Umgang mit Zumu­
tungen gegenüber 
KlientInnen

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



108 109

Letztere eigentlich zu gerechteren Beziehungen führen kann. 
Allerdings profitiert davon nicht die Person, die spirituellen 
Schmerz erfährt, weil sie die Würde des/der Klienten/in und die 
eigenen Grundsätze verletzt hat. Etwas auszubügeln erfordert 
auch kränkende Angriffe auf die Identität des/der Klienten/in 
(Goffman 1963). Statt die Sache auszubügeln, sehe ich in die­
sem spirituellen Schmerz eine potenzielle Quelle (Bird 2006) für 
den/die SozialarbeiterIn, eine Art „Bauchgefühl“, dessen Rele­
vanz nach einer ethischen Überprüfung verlangt. Hier sind Fra­
gestellungen, die ich nutzen könnte, um diese Beziehung zum 
spirituellen Schmerz zu untersuchen:

u	 Welchen Grundsatz oder welche Art zu sein, die du an deiner 
Arbeit respektierst, hast du verletzt?

u	 Warum ist der spirituelle Schmerz in diesem Augenblick, bei 
der Arbeit mit dieser Person und in diesem Kontext vorhan­
den?

u	 Vorausgesetzt, du hast gegen deine Überzeugungen gehan­
delt, was würde das Fehlen des spirituellen Schmerzes für 
dich bedeuten?

u	 Wie willst du Verantwortung für deine Handlungen gegen­
über dem/der Klienten/in übernehmen und beginnen, die Be­
ziehung zu reparieren? Wie können wir dich bei der Verant­
wortungsarbeit unterstützen?

u	 Wie kannst du dir diese Erfahrung spirituellen Schmerzes 
bewahren und in Zukunft nutzen, um deine Beziehung zu dei­
nen eigenen ethischen Grundsätzen wiederherzustellen 
(Myerhoff 1982, Madigan 1997)?

u	 Was sagt es über deine Beziehung zu ethischen Grundsätzen 
aus, dass du das Thema im Team zur Diskussion gestellt 
hast?

u	 Inwiefern haben es unsere gemeinsamen Grundsätze er­
möglicht, das Problem in unserem Team anzusprechen? Wie 
kann dieses Problem uns alle gemeinsam weiterbringen?

Diese reflektierenden Fragen (Tomm 1987, Madigan 2011) spre­
chen an, was Michael White das Abwesende, aber Implizite 
nennen würde (2000), und sie verlangen eine unmittelbare Ant­
wort seitens der SozialarbeiterInnen. Auf spirituellen Schmerz 
und die daraus folgende ethische Überprüfung zu achten kann 
SozialarbeiterInnen helfen, mit ihren ethischen Auffassungen 
in Einklang zu kommen. Trotz des Unbehagens ermutige ich 
SozialarbeiterInnen, sich so gründlich wie möglich mit spiritu­

ellem Schmerz auseinanderzusetzen, ihn zu fühlen und ihn 
festzuhalten. In meiner Arbeit mit PraktikerInnen widerstehe 
ich der Versuchung, mich auf die Rolle der Problemlöserin fest­
zulegen. Stattdessen möchte ich gern wissen, was uns spiritu­
eller Schmerz über unsere ethischen Grundsätze verrät. Ich 
rege die SozialarbeiterInnen dazu an, ein Gespür dafür zu ent­
wickeln, offen damit umzugehen und im Einklang mit unseren 
gemeinsamen ethischen Grundsätzen zu handeln. 

Solidarität

Aus den Lehren über Solidarität ergibt sich, dass selbst starke 
Individuen nicht so nützlich sind wie eine Gruppe: Je mehr 
Menschen, desto besser. Ich leite mein Verständnis von Soli­
darität aus langjährigen aktivistischen Traditionen ab, die sich 
eine gemeinsame Ethik vorstellten, um nach verbindenden 
Handlungssträngen für den Widerstand gegen Unterdrückung 
(Wade 1996) zu suchen und für Gerechtigkeit einzustehen. Soli­
darität bedeutet das Verständnis, dass gerechte Lebensweisen 
genau so miteinander verbunden sind wie unsere Kämpfe und 
Orte des Widerstands. Wir sind dazu bestimmt, diese Arbeit 
gemeinsam zu verrichten. No One Is Illegal (= Niemand ist ille­
gal), eine antikoloniale Aktivistengruppe, meint, man soll „Un­
terdrückung zusammenführen. Widerstand vereinigen“ (o. J.). 
Ich bin von ihrer Anregung ermutigt, all unsere Aktionen für 
Gerechtigkeit als lose verbunden im Geiste der Solidarität zu 
betrachten. Die Arbeit für Gerechtigkeit ist zutiefst kooperativ 
und es gibt viele Wege: Wir verrichten diese Arbeit auf den 
Schultern anderer und wir tragen andere auf unseren Schultern 
(Reynolds 2010a).

Wenn wir unser Verständnis von Zukunftsfähigkeit als gemein­
same Aufgabe konstruieren, sind wir aufgefordert, auf andere 
im Sozialbereich Tätige zuzugehen, sie solidarisch zu unterstüt­
zen und ihnen unsere Hoffnung auf eine gerechte Gesellschaft 
zu vermitteln. Das ist selbstverständlich auch umgekehrt der 
Fall, da wir auch von den anderen gestützt werden. Solidarität 
lässt die Aufgabe unserer Zukunftsfähigkeit weniger beängs­
tigend und eher möglich erscheinen. Solidarität lässt auch 
unvollkommene Bündnisse zu, bei denen wir ausreichend 
Vertrauen zueinander schaffen, um verantwortungsvoll Kritik 
zu üben, anzuhören und darauf zu reagieren. Solidarität und 
unsere zwar unvollkommenen, aber partnerschaftlichen Bezie­

Das Abwesende, 
aber Implizite

Die Arbeit für 
Gerechtigkeit ist 
zutiefst kooperativ 
und es gibt viele 
Wege

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



110 111

hungen ermöglichen es, dass diese harten, aber notwendigen 
Gespräche stattfinden und nicht nur als Anschuldigungen und 
Schuldzuweisungen wahrgenommen werden. Auf diese Art 
und Weise inspiriert uns der Geist der Solidarität zu einem bes­
seren Dienst im Interesse der KlientInnen (Reynolds 2010b).

Als SuchtberaterInnen für Drogen und Alkohol, Pflegekräfte 
und MitarbeiterInnen in der Entziehung verlassen wir uns zum 
Beispiel darauf, dass PsychiaterInnen und ÄrztInnen die Klien­
tInnen einweisen. Diese MitarbeiterInnen sind in einer Position, 
in der sie ihre Macht individuell einsetzen und Verantwortung 
dafür übernehmen, dass ein Mensch durch die Einweisung in 
eine Einrichtung seiner Selbstständigkeit beraubt wird. Diese 
schwerwiegende Verantwortung ist eigentlich eine Aufgabe für 
unsere Gesellschaft, fällt aber einzelnen MitarbeiterInnen zu. 
Diejenigen von uns, die diese Entscheidungen nicht treffen 
oder diese Macht nicht ausüben müssen, können sich zurück­
lehnen und ihre Hände in Unschuld waschen, wenn es um diese 
nicht gerade harmlose Aufgabe geht, die einem „das Herz zer­
reißt“, wie es ein Psychiater beschrieb. Manchmal wird durch 
die gesellschaftliche Reaktion auf eingewiesene KlientInnen 
ein einzelner Mitarbeiter für den Mangel an würdigen Lösungen 
in der Gesellschaft verantwortlich gemacht. Als ob diese 
schwierige Entscheidung nur der persönliche Entschluss eines 
einzelnen Mitarbeiters wäre (White 2002). Wir übersehen unse­
re eigene Pflicht, für gerechtere Alternativen zu sorgen, wenn 
wir unsere Aufgabe darauf beschränken, die MitarbeiterInnen 
zu beurteilen, die wir für verantwortlich halten. Diese unsäg­
liche Aufgabenteilung kann durch Solidarität überwunden wer­
den (Reynolds 2010c). Der kritische brasilianische Pädagoge 
Paulo Freire lehrt uns, dass Solidarität mehr ist als das bloße 
Benennen von Unterdrückung und Unterdrückern, sondern 
„mit Selbstveränderung, der Veränderung von Institutionen 
und der Welt einhergeht“ (2001).

Die Arbeit unter den Bedingungen mangelnder sozialer Ge­
rechtigkeit kann uns zu dem Glauben verleiten, alles Mögliche 
tun zu müssen. Dabei können Solidarität und gemeinsame 
Grundsätze eine große Hilfe sein. Im Sinne der Nachhaltigkeit 
ist es erforderlich, dass wir Verantwortung und Einfluss abwä­
gen (Reynolds 2010a). Wir können nicht für die große Bedürftig­
keit verantwortlich sein, sondern nur dafür, was wir mit unserer 
Arbeit realistischerweise leisten können. Der Solidaritätsge­

danke regt uns dazu an, die wichtige Arbeit anderer wahrzu­
nehmen und eine Verbindung zu dieser herzustellen, und hilft 
dabei, unsere gemeinsame Arbeit sowohl für machbar als auch 
nachhaltig anzusehen.

Kollektive Zukunftsfähigkeit sichern

Nachhaltigkeit beschreibt für mich Vitalität, ein engagiertes 
Auftreten und eine echte Verbundenheit mit anderen. Es erfor­
dert mehr als nur durchzuhalten, sich dem Burnout zu widerset­
zen, mehr als sich verzweifelt an Hoffnung festzuhalten; und 
doch sind all diese Fähigkeiten darin enthalten. Wir gehen in 
unserer Arbeit auf, wenn wir uns vollkommen und unmittelbar 
einbringen können und mit der Hoffnung verbunden bleiben, 
für die KlientInnen allzeit nützlich zu sein (Reynolds 2010b). Wir 
sollten die Sicherung der Nachhaltigkeit in den Beziehungen 
zueinander nicht als eine Serie von isolierten, individuellen Auf­
gaben betrachten. Stattdessen bin ich an unserer gemein­
samen Fürsorge und Nachhaltigkeit interessiert, die reziprok, 
gemeinschaftlich und untrennbar verbunden mit gelebtem so­
lidarischen Handeln ist.

Mich inspirieren Fragestellungen, bei denen es nicht so sehr 
um den Widerstand gegen Burnout geht, sondern darum, wie 
wir solidarisch handeln können, um unsere kollektive Nachhal­
tigkeit zu sichern und den Geist unserer gemeinsamen Ethik in 
unserer Arbeit und unserem Leben lebendig zu halten:

u	 Wie können wir an unserer Vitalität festhalten?
u	 Wie halten wir noch besser an unseren gemeinsamen ethi­

schen Grundsätzen fest?
u	 Wie können wir solidarisch handeln, um den Geist der Ge­

rechtigkeit in unserer gemeinsamen Arbeit und unserem 
Leben am Leben zu erhalten?

u	 Wie können wir die ungerechten Strukturen ändern, die zur 
Unterdrückung der Menschen beitragen?

u	 Was sind die Grenzen und Bedingungen von Gerechtigkeit 
und gerechtem Handeln in einer Gesellschaft, die zu einigen 
gerechter als zu anderen ist?

Mein Verständnis von Nachhaltigkeit beruht darauf, was ich in 
Gemeinschaften von UmweltaktivistInnen gelernt habe, und ist 
mit dem von der indischen Umweltaktivistin und Physikerin 

Aufgabenteilung 
kann durch Solida­
rität überwunden 
werden

Nachhaltigkeit in 
Form von Vitalität, 
engagiertem Auf-
treten und echter 
Verbundenheit mit 
anderen

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



112 113

Vandana Shiva geprägten Begriff der Erd-Demokratie (2005) 
verbunden. Für Shiva ist Nachhaltigkeit ein Hauptmerkmal 
einer Erd-Demokratie, die die Würde des gesamten Lebens, 
einschließlich natürlicher nichtmenschlicher Kulturen, respek­
tiert und eine nachhaltige Lebensweise und ein entsprechendes 
Konsumverhalten fördert, so dass weder Ressourcen noch 
Menschen ausgebeutet werden. Sie sieht die Aufgabe einer 
globalen Gerechtigkeit in der Verpflichtung zur Erhaltung des 
Lebens in allen seinen Bereichen. Erd-Demokratie ist vom 
wechselseitigen Zusammenhang zwischen ökologischer und 
sozialer Gerechtigkeit abhängig.

Die Lehren verschiedenster Kulturen sprechen schon immer 
von der Notwendigkeit der Erhaltung unseres Planeten, der en­
gen Verbundenheit der Menschen miteinander und mit der 
Erde. Viele Gelehrte haben ähnliche Dinge gesagt, aber eine 
Maxime, die meistens dem indischen Aktivisten für Gewaltlo­
sigkeit, Mahatma Gandhi, zugeschrieben wird, bedeutet mir 
sehr viel: „Lebe einfach, so dass andere einfach leben kön­
nen.“ Der Zusammenhang zwischen all diesen Lehren aus der 
Umweltbewegung, den Bewegungen für soziale Gerechtigkeit 
und aus vielen Kulturen prägt mein Verständnis von Nachhal­
tigkeit.

Ich bin an kollektiver Nachhaltigkeit interessiert, da wir in 
unserer Arbeit mit marginalisierten Menschen miteinander 
verbunden sind. Angesichts unüberbrückbarer Unterschiede, 
Konflikte und wegen des Wettbewerbs um begrenzte und ab­
nehmende finanzielle Mittel erfordert es zuweilen eine Menge 
Kreativität, um diese Verbindung aufrechtzuerhalten. Die Zu­
sammenarbeit wird zudem durch konkurrierende Theorien und 
Handlungen, durch Selbstgerechtigkeit, kleinliches Gezänk und 
die vielen spürbaren Verletzungen, die wir als Sozialarbeite­
rInnen erfahren, herausgefordert. Die größte Ressource, über 
die wir in der Beziehungsarbeit verfügen, sind wir selbst und 
unser Miteinander.

a) Wir sind nicht zu ersetzen

Eine Organisation kann einen anderen Wohnbetreuer, eine 
andere Suchtärztin oder einen anderen Anti-Gewalt-Trainer 
einstellen. Aber sie sind kein Ersatz für uns. Alles, was wir sind, 
die von uns geschaffenen Beziehungen, die von uns entwi­

ckelten Kooperationen, die notwendigen Fortbildungen, die so­
lidarische Verbundenheit mit anderen MitarbeiterInnen, was 
wir von den KlientInnen gelernt haben – all das geht mit uns. 
Neue MitarbeiterInnen müssen neue Beziehungen knüpfen, so­
lidarisches Miteinander schaffen und neu lernen, wie sie sich in 
der neuen Umgebung nützlich machen können. Die Kosten für 
die KlientInnen und für unsere Arbeit an den Rändern der Ge­
sellschaft sind unermesslich, wenn die Beziehungen zu einzel­
nen BetreuerInnen/BeraterInnen auseinandergerissen werden. 
Gleichzeitig müssen wir es uns aber gestatten, unsere Stelle 
aufzugeben, so dass wir unsere Arbeit als selbst gewählte 
Tätigkeit, nicht als Bürde empfinden. Wir können unsere Fähig­
keiten, unsere Erkenntnisse und unsere bereits vorhandene So­
lidarität auf neue Wege mitnehmen. Es gibt viele Wege, sich 
nützlich zu machen. Aber MitarbeiterInnen durch etwas zu ver­
lieren, das man euphemistisch schlicht und einfach „Burnout“ 
nennt, reißt sie und KlientInnen aus Beziehungen heraus und 
entzieht Arbeitsplätzen und Praxisgemeinschaften Fachwis­
sen, Erfahrung und Hoffnung – alles Dinge, die dringend benö­
tigt werden und schwer zu bekommen sind. Die amerikanische 
Familientherapeutin Lynn Hoffman schreibt, dass dieser Bruch 
in der Beziehung zwischen TherapeutInnen/SozialarbeiterInnen 
und KlientInnen dem „Durchtrennen einer Arterie“ gleichkommt 
(2002, S. 242).

b) Realistische Stellenbeschreibungen

Ich arbeite mit WohnbetreuerInnen in der Downtown Eastside, 
also im Ostteil des Stadtzentrums von Vancouver, dem ärmsten 
Viertel der Stadt und dem ärmsten Gebiet außerhalb der Reser­
vate in Kanada. Den WohnbetreuerInnen fällt es extrem schwer 
durchzuhalten, was keine Überraschung ist, da laut Aussage 
des UN-Bevollmächtigten für Wohnungspolitik Vancouver eine 
Wohnungskrise auf Weltniveau hat (Johal 2007). Seit der Be­
werbung um die Olympischen Winterspiele 2010 hat sich die 
Obdachlosigkeit in Vancouver mehr als verdreifacht (Keller 
2010). Wenn es WohnbetreuerInnen gelingt, sozialen Wohn­
raum für Bedürftige oder Obdachlose zu vermitteln, kann es 
passieren, dass die Vereinbarungen platzen, weil für einige So­
zialwohnungen meistens vollständige Abstinenz verlangt wird 
und Obdachlose oft von Substanzmissbrauch und sogenann­
ten „psychischen Krankheiten“ betroffen sind. Als wir endlich 
von der „Arbeit mit Obdachlosen“ und nicht mehr von der „Be­

Erd-Demokratie und 
die Aufgabe einer 
globalen Gerechtig­
keit

Zusammenarbeit 
und Zusammenhalt

Seit der Bewerbung 
um die Olympischen 
Winterspiele 2010 
hat sich die Ob­
dachlosigkeit in 
Vancouver mehr als 
verdreifacht

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



114 115

treuung von Unterkünften“ sprachen, hatten wir bereits etwas 
im Interesse der Nachhaltigkeit getan. Die Neuformulierung 
einer Stellenbeschreibung, welche die zu leistende Arbeit beim 
Namen nannte, war bereits hilfreich für die BetreuerInnen.
 
Stellenbeschreibungen müssen auch erfüllbar sein. Wenn auf­
grund der Umstände die Arbeit nicht zu leisten ist, kann das 
leicht aus dem Gleichgewicht geraten. Wir müssen fleißig und 
kompetent unsere Arbeit erledigen, um die Anforderungen un­
serer Stellenbeschreibungen und Verträge zu erfüllen. Wir kön­
nen unsere Tätigkeit nicht daran messen, wie viel Arbeit nötig 
ist. Ein Maßnahmenprogramm hat vielleicht eine psycholo­
gische Betreuerin, aber das kann nicht bedeuten, dass diese 
Betreuerin für alle im Programm genannten psychologischen 
Probleme verantwortlich ist. Es mag leicht dahingesagt klin­
gen, aber unter den Bedingungen extremer Bedürftigkeit, die 
unser Arbeitskontext sind, wissen wir oft, dass das, was wir 
nicht erledigen, nie gemacht wird.

c) Nachhaltigkeit als Verantwortung gegenüber den KlientInnen

In gemeinnützigen Organisationen essen die DirektorInnen und 
Vorgesetzten ihre Mittagsmahlzeit oft vor dem Computer und 
kommen so krank zur Arbeit, dass sie von ihren Angestellten 
nach Hause geschickt werden. Ich möchte die Vorgesetzten 
dazu bewegen, für die Angestellten ein gutes Beispiel für die 
Erhaltung der Arbeitskraft zu sein, indem sie sich selbst ihre 
Pausen und Mittagsmahlzeiten gönnen und bei Krankheit zu 
Hause bleiben. Die Mitarbeiterteams sollten gemeinsam ver­
einbaren, sich für Krankheit und Urlaub Auszeiten zu gestatten 
und Überstunden abzubauen bzw. diese durch Freizeit statt 
Geld auszugleichen. Diese einfachen Richtlinien, die vorrangig 
der kollektiven Fürsorge dienen, sind zwar schwer umzusetzen. 
Doch ich erinnere die MitarbeiterInnen daran, dass sie diese 
Tätigkeit auf lange Sicht ausüben, und fordere sie dazu auf, den 
Erhalt ihrer Arbeitskraft als eine Form der Verantwortung für 
ihre KlientInnen zu betrachten, die sie in den nächsten 30 
Jahren zu betreuen haben. Diese Aufforderung, über die Zeit 
hinauszudenken und sich den KlientInnen in der Zukunft ver­
antwortlich zu fühlen, hilft den Arbeitenden manchmal darüber 
hinwegzukommen, dass sie zu zahlreichen dringenden Bedürf­
nissen der Gegenwart „nein“ sagen müssen.

d) Vielfalt der Tätigkeit

Eine abwechslungsreiche Tätigkeit ist eine weitere Strategie, 
um die Fähigkeit der (am Rand der Gesellschaft) Arbeitenden zu 
stärken, ihre Arbeit längerfristig ausüben zu können. Berate­
rInnen in Hilfszentren für Vergewaltigungsopfer treffen bei­
spielsweise an fünf Tagen in der Woche innerhalb von fünf bis 
sechs Stunden hintereinander fünf oder sechs Klientinnen, die 
sich in extremen Krisen-, Trauma- und Verzweiflungssituati­
onen befinden. Dieselben BetreuerInnen haben vielleicht auch 
noch Bereitschaftsdienst, um sich direkt um Vergewaltigungs­
opfer in Notfällen zu kümmern. Solche überlasteten Zeitpläne 
sind auf den dringenden Bedarf bei Organisationen und Klien­
tinnen zurückzuführen und stehen in direktem Zusammenhang 
mit der Gewaltausübung von Männern und dem ökonomischen 
Ungleichgewicht in unserer Gesellschaft. Unter diesen Bedin­
gungen kommt es einer großen Herausforderung gleich, sich 
ein Handeln im Sinne der kollektiven Nachhaltigkeit vorzustel­
len und darauf hinzuarbeiten. Es ist möglich, dass die Betreue­
rInnen aufgeben oder bei der Arbeit leiden und somit den Kli­
entinnen nicht zur Verfügung stehen, ob sie nun körperlich 
anwesend sind oder nicht.

Sich einer vielseitigen Tätigkeit zu widmen ist eine nützliche 
Nachhaltigkeitsstrategie und könnte vielleicht zu einer ethi­
schen Verpflichtung von Organisationen werden. Die Vielfalt 
der Tätigkeit zeigt sich in Gruppen- und Einzelarbeit, in der Be­
teiligung an der Ausarbeitung und Implementierung von Richt­
linien, in der Weitergabe unseres Wissens bei informellen Fort­
bildungen für andere MitarbeiterInnen, in der Bildungsarbeit 
für die Gemeinde, in direkter Aktion und in der Kreativität bei 
der Aufgabenteilung.

Der Versuchung des Besonderen widerstehen

Unser Verhältnis zur Nachhaltigkeit wird manchmal durch die 
Versuchung infrage gestellt, unsere Arbeit als etwas Beson­
deres anzusehen. Ich denke, wir sollten die Verwendung von 
Kriegsmetaphern wie „(Kampf) in den Schützengräben“ zur Be­
schreibung unserer Tätigkeit vermeiden (Todd u. Wade 1994). 
SozialarbeiterInnen hören oft Bemerkungen wie: „Diesen Job 
könnte ich nie machen“ und „Ich finde es echt erstaunlich, dass 
du da arbeiten kannst“, aber diese Kommentare werden nur 

Für vielseitige Tätig­
keiten zu sorgen 
könnte zu einer ethi­
schen Verpflichtung 
von Organisationen 
werden

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen

Kein Wettbewerb 
um den größeren 
Schmerz



116 117

selten als ehrlich oder bedeutsam empfunden. Oftmals fühlen 
sich die im Sozialbereich Arbeitenden durch solche Bemer­
kungen sogar getäuscht. Ich weiß, dass das Leiden eines/einer 
jeden real ist und dass jede Art von Beziehungsarbeit in den 
sozialen Berufen schwierig ist. Vergleich und Konkurrenz kön­
nen zum sozialen Konstrukt einer Art Hierarchie von Schmerz 
führen, wobei drastischeren oder romantischeren Arten von 
Schmerz ein größerer Wert beigemessen wird. Der amerika­
nische Psychiater Jonathan Shay nennt diesen Vergleich 
drastisch einen „Saufwettbewerb“ (1995, S. 205), bei dem die 
KlientInnen miteinander „auf ex trinken“, um sich darin zu mes­
sen, wessen Schmerz wertvoller ist. Damit reflektieren die Kli­
entInnen althergebrachte Vorstellungen von verdienten und 
unverdienten Opferrollen. Sich solchen Schmerzhierarchien 
und „Saufwettbewerben“ zu widersetzen schafft jedoch Raum 
dafür, das Leiden jedes Menschen anzuerkennen, ohne darüber 
hinwegzusehen, dass die Umstände sehr verschieden sind. Wir 
verwahren uns dagegen, die nicht hinnehmbaren Bedingungen 
als normal anzusehen, jedoch ohne unsere Rolle als Sozialar­
beiterInnen besonders hervorzuheben. Unsere Arbeit ist an­
spruchsvoll und schwierig, aber nichts Besonderes. 

Viele SozialarbeiterInnen, die mit Menschen am Rande der 
Gesellschaft arbeiten, fühlen sich unwohl, wenn die von den 
KlientInnen ertragene Ausbeutung dafür benutzt wird, uns als 
PraktikerInnen zu loben und unsere Persönlichkeiten als außer­
gewöhnlich hinzustellen. Auf einen Sockel gestellt zu werden 
ist doch eigentlich eine Position „außerhalb von“, so, als ob un­
sere Tätigkeit abnormal wäre. Auch aus anderen Gründen ist es 
angebracht, dieses „auf den Sockel Heben“ infrage zu stellen: 
Erstens werden dadurch die Erfahrungen der KlientInnen aus­
genutzt und für sich selbst in Anspruch genommen. Zweitens 
hält es an einer Schmerzhierarchie fest, die nicht zielführend 
ist. Drittens befreit es den/die NormalbürgerIn aus seinem/
ihrem Unbehagen und seiner/ihrer Verpflichtung, etwas gegen 
die bedrückenden Lebensumstände der KlientInnen zu unter­
nehmen. 

Leonard Peltier, ein Führer der amerikanischen Indianerbewe­
gung, ist wahrscheinlich einer der bekanntesten Gefangenen 
der Welt. (Internationale Menschenrechtsorganisationen halten 
Leonard Peltier für unschuldig und rufen zu seiner Freilassung 
auf. Weitere Informationen zum Hintergrund im Film Incident at 

Oglala – Vorfall in Oglala [Apted u. Chobanian 1992] und auf der 
Internetseite des Komitees zur Freilassung von Leonard Peltier.) 
Leonard Peltier stellt die ihm zugeschriebene Besonderheit in­
frage, obwohl er von Bewegungen für soziale Gerechtigkeit und 
von indigenen Gemeinschaften in der ganzen Welt für seinen 
Einsatz für soziale Gerechtigkeit verehrt wird. Er beharrt darauf, 
dass er zur Verteidigung seiner Gemeinschaft und seiner 
Stammesältesten nur das getan hat, was ihm seine Kultur ge­
lehrt hat: „Ihr müsst verstehen …, dass ich ein gewöhnlicher 
Mensch bin. Äußerst gewöhnlich. Das ist keine Bescheidenheit. 
Das ist die Wahrheit. Ihr seid vielleicht auch gewöhnlich. Wenn 
das so ist, dann verehre ich eure Gewöhnlichkeit, eure Mensch­
lichkeit, eure Spiritualität. Ich hoffe, ihr werdet auch meine ver­
ehren. Diese Gewöhnlichkeit ist unsere Verbindung, ihr und ich. 
Wir sind gewöhnlich. Wir sind menschlich. Der Schöpfer hat 
uns so gemacht. Unvollkommen. Unzureichend. Gewöhnlich ... 
Wir sollen nicht vollkommen sein. Wir sollen nützlich sein” 
(1999, S. 9).

Manchmal kann die Arbeit mit marginalisierten Menschen die 
Arbeit der HelferInnen auch abwerten (Suzanne Hinds 2007, 
persönliche Mitteilung). Einer meiner größten Erfolge in der 
Downtown-Eastside-Gemeinde war, dass ich dafür gesorgt 
habe, dass die Menschen vernünftige Zahnpflege und Prothe­
sen bekommen. Diese Tätigkeit wird manchmal als „keine echte 
Arbeit“ angesehen, in meinem Fall als keine richtige Therapie. 
Stattdessen wird es als Hilfs- oder Gemeindearbeit betrachtet, 
was das Erreichte und dessen Bedeutung abwertet und gleich­
zeitig diese anderen legitimen Formen der Beziehungsarbeit 
herabwürdigt.

Zynismus bekämpfen und Hoffnung bringen

Unsere Arbeit kann die Formen der Dominanz, die wir zu lin­
dern hoffen, reproduzieren, indem wir dazu beitragen, dass 
Menschen sich an ein Leben in Armut gewöhnen und uns an 
der sozialen Kontrollfunktion beteiligen. Im Sozialbereich Täti­
ge können darauf reagieren, indem sie die Ärmel hochkrem­
peln, um unsere Arbeit, Politik und Organisationen zu verän­
dern, oder sich dem Zynismus verschreiben und sich der 
Verantwortung entziehen, Veränderungen herbeizuführen. Zy­
nismus funktioniert wie eine schwächende soziale Krankheit. 
Diejenigen, die sich dem Zynismus hingeben, können selbst 

Unsere Arbeit ist 
anspruchsvoll und 
schwierig, aber 
nichts Besonderes

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



118 119

die kleinsten Bemühungen anderer zunichte machen, die et­
was ändern wollen: „Nichts wird sich ändern, es ändert sich 
hier nie etwas, und nichts von dem, was du versuchst, wird 
Abhilfe schaffen. Was immer du vorhast – wir kennen es schon, 
wir haben es schon ausprobiert und es funktioniert nicht.“

MitarbeiterInnen, die im Zynismus gefangen sind, können die 
Bürde der Arbeit der Organisation auf andere abwälzen, sich als 
einsame Wölfe aus allem heraushalten und sind möglicherwei­
se (und waren schon) die Ursache dafür, dass Organisationen 
ihre finanzielle Unterstützung verlieren, teure Klagen gegen 
Überprüfungen führen und geschlossen werden müssen. In 
diesen Fällen verlieren nicht nur KollegInnen ihre Arbeit, son­
dern haben vor allem die KlientInnen einen großen Verlust zu 
tragen.

Es ist notwendig und sinnvoll, die Strukturen und Politik un­
serer Organisationen zu ändern, auch wenn die Möglichkeiten 
begrenzt sind. Dazu sind nicht nur Reaktionen von unseren Ma­
nagerInnen, Organisationen und uns selbst notwendig – son­
dern auch, weil viel wirksamer und zu recht gefordert, von un­
serer Gesellschaft und den Kommunen. Zynismus kann dazu 
führen, dass wir ManagerInnen und Organisationen für die un­
gerechten Bedingungen verantwortlich machen, unter denen 
unsere KlientInnen leben. Das ist genauso unfair, wie wenn 
man SozialarbeiterInnen die Schuld für die Ungerechtigkeiten 
gibt, unter denen die KlientInnen leiden.

In der Welt, in der wir leben, ist es im Interesse der Nachhaltig­
keit notwendig, mit dem zu arbeiten, was ist und nicht was sein 
sollte. Ich will damit nicht sagen, dass wir uns mit Unterdrü­
ckung abfinden sollen, aber wir müssen vermeiden, von dem 
zu sprechen, was sein sollte, wenn es uns davon abhält, mit 
couragiertem Handeln die notwendigen Veränderungen her­
beizuführen, die es ermöglichen, im Einklang mit unseren ethi­
schen Grundsätzen zu arbeiten und wirksame und engagierte 
Fürsorge anzubieten. Zynismus kann einfach sein. Viel komple­
xer und schwieriger ist es jedoch, unserer Arbeit mit den Klien­
tInnen Hoffnung zu geben. 

Als PraktikerInnen ist es unsere Pflicht, eine begründete, ver­
körperte oder gelebte Hoffnung in unsere Beziehungsarbeit mit 
den KlientInnen einzubringen und ihnen nicht die eigene Hoff­

nung zu nehmen. Auch wenn es sich etwas flapsig anhört, sage 
ich manchmal: „Keine Therapie ist besser als schlechte Thera­
pie.“ Damit spiele ich darauf an, was mir KlientInnen über die 
Folgen von entwürdigender oder verletzender Beziehungsar­
beit erzählt haben. Für Flüchtlinge und Folteropfer können das 
Therapieerfahrungen sein, die sie an Verhöre erinnern. Trans­
sexuelle haben mir davon berichtet, dass sie gegen die Trans­
sexuellenfeindlichkeit und den Hass von BetreuerInnen an­
kämpfen mussten, um Zugang zu den von ihnen benötigten 
Hilfsangeboten zu erhalten7. Nach solchen Erfahrungen kom­
men KlientInnen manchmal zu dem Entschluss, nie wieder mit 
uns PraktikerInnen zusammenzuarbeiten. In diesen Fällen ha­
ben diejenigen, die für die entwürdigende und verletzende 
Behandlung verantwortlich waren, den KlientInnen die Mög­
lichkeit und Hoffnung auf kompetente Hilfe in der Zukunft ge­
raubt.

Gerechtigkeit zu üben erfordert ein kontinuierliches und festes 
Bündnis mit der Hoffnung. Freire widersetzt sich dem Zynis­
mus und wirkt auf mich inspirierend, wenn er sagt: „Die durch 
eine ungerechte Ordnung verursachte Entmenschlichung ist 
kein Grund für Verzweiflung, sondern für Hoffnung, die zum un­
entwegten Streben nach der Menschlichkeit führt, welche 
durch die Ungerechtigkeit verwehrt wurde“ (1970, S. 72-73).

Als therapeutische Supervisorin ist es meine ethische Pflicht, in 
meine Beziehungsarbeit mit den SozialarbeiterInnen Hoffnung 
hineinzutragen. Als ich in der Downtown Eastside zu arbeiten 
begann, kam ich mir weder naiv noch privilegiert vor. Meine 
globalen Erfahrungen aus der Arbeit und dem Kontakt mit ar­
men Menschen und mit Folteropfern gaben mir, wie auf einer 

Zynismus funk­
tioniert wie eine 
schwächende 
soziale Krankheit

Unsere Pflicht, eine 
begründete, verkör­
perte oder gelebte 
Hoffnung zu ver­
mitteln

7)	 Menschen, mit denen ich arbeite und die sich als transgender oder trans be
zeichnen, identifizieren sich nicht streng mit dem Geschlecht, das ihnen bei Geburt 
zugewiesen wurde. Sie können kulturell, sozial und/oder physisch zu einem anderen 
Geschlecht übergehen, das sie für geeigneter empfinden und etwas anderes als 
männlich oder weiblich sein kann (Nataf 1996; Devon McFarlane 2011, persönliche 
Mitteilung). Viele Menschen identifizieren ihr Geschlecht in keiner Weise, andere 
definieren sich als gendervariabel, geschlechtlich nonkonform oder gender queer 
und meinen damit etwas anderes als trans, das sich außerhalb der normativen ge-
schlechtlichen Zweiteilung befindet (Janelle Kelly 2011, persönliche Mitteilung). All 
diese Begriffe sind problematisch, umstritten und entwickeln sich weiter. Ich benutze 
diese Begriffe zur Klärung und weil die Gruppen, mit denen ich arbeite, mit diesen 
unvollkommenen Bezeichnungen überein gekommen sind (Reynolds 2010d).

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



120 121

Landkarte, eine Richtung vor. Doch leider ist „eine Landkarte 
[…] nicht das Gelände“ (Korzybski 1933, S. 750, Bateson 1972), 
und als ich so tat, als würde ich mich auskennen, brachte ich es 
fertig, vage zu fragen, wann wir die Klientenakten schließen 
würden. Meine KollegInnen sahen mich verständnislos an. 
Schließlich erklärte mir jemand freundlich, dass in den meisten 
Fällen die Akten erst dann geschlossen würden, wenn die Kli­
entInnen gestorben seien oder für längere Zeit in Haft müssten. 
Mich überkam ein Gefühl von plötzlichem Zeit- und Raumwech­
sel und ich dachte „Hier bist du nun gelandet.“ Ich wusste, dass 
ich nie wieder solch eine ignorante Frage stellen würde. Meine 
Weltkarte hatte sich verändert. Die Aufgabe, glaubhaft Hoff­
nung zu bewahren, machte es erforderlich, dass ich auf neue 
Art und Weise zu denken und handeln begann. 

Ein Bauchgefühl, dass unsere Arbeit sinnvoll ist: 
„Unmessbare“ Ergebnisse

Unsere Nachhaltigkeit ist eng verbunden mit dem Wissen und 
dem Vertrauen darauf, dass unsere Arbeit sinnvoll ist. Doch 
wie kann unsere Nützlichkeit gemessen werden? Die nicht be­
nennbaren, nicht greifbaren und nicht nachzuverfolgenden 
Einflüsse unserer gemeinsamen Arbeit lassen sich nicht mes­
sen. Ein Großteil der Arbeit am Rande der Gesellschaft kann 
schon aufgrund eines fehlenden Messinstrumentes nicht 
quantifiziert werden oder, weil das von uns Erreichte nicht im 
Mittelpunkt steht bzw. als wertvoll anerkannt wird. Ich ver­
suche, die unmessbaren Ergebnisse zu finden und zu be­
nennen, so dass unsere Arbeit nicht aus dem Blickfeld gerät. 
Wie man KlientInnen Würde verleiht und für Sicherheit sorgt, 
gehört genauso dazu wie auch das, was nicht geschieht – 
Zustände, die sich aufgrund unserer Arbeit nicht spürbar ver­
schlechtern. 

In unseren Beziehungen zu KlientInnen verleihen wir ihnen eine 
Würde als Menschen, die unseren Respekt verdienen. Wir stel­
len die Würde wieder her und verleihen zusammen Würde. Wir 
als Menschen geben uns gegenseitig Würde, denn man kann 
sie sich nicht selbst geben (Alan Wade 2008, persönliche Mittei­
lung). In Situationen, wenn KlientInnen sterben, dann macht es 
einen Unterschied, wenn sie dem Tod mit Würde entgegense­
hen können – einen Unterschied, den wir nicht messen können. 
Es bedeutet den KlientInnen sehr viel, wenn sie Mitarbeite­

rInnen vor sich haben, die ihren Namen kennen und ihn auch 
richtig aussprechen. Es ist wichtig zu wissen, dass einen je­
mand vermissen würde, wenn man stirbt, selbst wenn man 
sein Leben als völlig isoliert erlebt. Wie sollen wir diese Dinge 
denn messen? 

Menschen sind mehr als die schlimmste Tat, die sie jemals be­
gangen haben. Das habe ich durch meinen aktiven Einsatz für 
die Abschaffung der Todesstrafe gelernt, wo ich die Mensch­
lichkeit von zum Tode verurteilten Menschen kennenlernen 
konnte, die später exekutiert wurden. (Ich bedanke mich bei 
Roger Coleman, der unschuldig war, und bei Robert Harris, der 
es nicht war, für diese Lehre). Eine notwendige Kompetenz in 
unserem Beruf ist es, respektvolle und würdige Beziehungen 
mit Menschen einzugehen, die sich an den Rändern unserer 
Gesellschaft durch das Leben schlagen und die nicht immer mit 
Wertschätzung oder Dankbarkeit auf unsere Fürsorge und pro­
fessionelle Hilfe reagieren, sondern mit „berechtigtem Zorn“ 
(Piercy 1982, S. 88). Für Menschen, deren am häufigsten erzähl­
te Geschichten so weit von dem entfernt sind, wer sie gerne 
sein wollen, ist es wichtig, dass wir Ausschau nach stärkeren 
Geschichten halten können und diese nähren (Geertz 1973; 
White 2000, 2004), Geschichten über die Person, die sie lieber 
wären, über die Person, die sie auch sein könnten, und dass wir 
die kleinen und kostbaren Seiten ihres bisherigen Lebens auf­
spüren, wo sie sich in Würde und Respekt zeigen konnten. 

Wir können Risiken messen, aber Sicherheit ist kein Rohstoff, 
der leicht quantifiziert werden kann. Wir können jedoch auf si­
cherere und ausreichend sichere Zustände hinarbeiten (Bird 
2000, 2006). Peak House ist ein Wohnprojekt für Jugendliche 
und Familien, die von Substanzmissbrauch, Ausbeutung und 
Unterdrückung betroffen sind8. Hier ändern wir durch unsere 
Arbeit mit jungen Frauen schon viel, wenn wir ihnen zeigen, was 
sie für ihre Sicherheit tun können: zum Beispiel, indem sie nicht 
per Anhalter unterwegs sind, nicht zu unbekannten Männern ins 
Auto steigen und auch nicht einsteigen, wenn der Fahrer be­
trunken ist. Mein Ziel ist es, die Frauen nicht für die Gewalt der 

Ich versuche, die 
unmessbaren Er­
gebnisse zu finden 
und zu benennen, 
so dass unsere Ar­
beit nicht aus dem 
Blickfeld gerät

Würde am Rande 
der Gesellschaft

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen

Wir können Risiken 
messen, aber 
Sicherheit ist kein 
Rohstoff, der leicht 
quantifiziert werden 
kann

8)	 Siehe die Website von Peak House (http://peakhouse.ca/welcome/Program), auf 
der einige aus der therapeutischen Arbeit des Jugend-, Familien- und Mitarbeiter-
teams von Peak House entstandene Artikel nachzulesen sind (Sanders 1997, 2007; 
Reynolds 2002; Dennstedt & Grieves 2004).

In den meisten 
Fällen wurden die 
Akten erst dann ge­
schlossen, wenn die 
KlientInnen gestor­
ben waren oder für 
längere Zeit in Haft 
gingen



122 123

Männer verantwortlich zu machen, sondern sie mit Mitteln aus­
zustatten, um möglichst selbst etwas für ihre eigene Sicherheit 
zu tun. Was jedoch oft gemessen wird, wenn junge Frauen die 
Maßnahme verlassen, ist ihr Drogen- und Alkoholkonsum. 
Doch es gibt auch nicht messbare Veränderungen, die zu mehr 
Sicherheit im Leben beitragen, die aber in unserer gesamten 
Arbeit mit KlientInnen oft nicht wahrgenommen werden. Zu 
unseren KlientInnen zählen übrigens auch Männer, Gendervari­
able und Transsexuelle.

Ungeschehenes ist all das, was nicht zu messen ist, weil es nie 
passiert. Der junge Mann, der sich nicht mehr prostituieren 
muss, da er seit sechs Monaten ohne Drogen auskommt. Der 
ältere Klient, der nicht mehr ins Krankenhaus eingewiesen wer­
den muss, weil die Street Nurses 9 ihm geholfen haben, seine 
Medikamente zu bekommen und einzunehmen. Der Klient, der 
dieses Mal keinen Suizidversuch unternimmt, weil er einen 
Streetworker in der Nähe hat. Wie können wir auf all das Unge­
schehene achten, wenn es keinen Maßstab dafür gibt?

Unser Einfluss als SozialarbeiterIn ist manchmal nicht nur nicht 
quantifizierbar, weil er sich nicht messen lässt, sondern manch­
mal ist er auch ohne Spuren, und vielleicht soll es auch so sein, 
wenn unsere Arbeit wirklich klientenzentriert ist (Elaine Con­
nolly 2008, persönliche Mitteilung). Ohne Wahrnehmung un­
serer Arbeit könnte jedoch unsere kollektive Nachhaltigkeit als 
SozialarbeiterInnen bedroht sein. Das Fehlen messbarer Ergeb­
nisse kann ein Hindernis für unsere Nachhaltigkeit sein, da die­
se auf dem Wissen beruht, den KlientInnen nützlich zu sein. 
Doch da gibt es auch die unerwähnten Geschichten, die „knapp 
unter der Oberfläche des täglichen Lebens“ geschehen (Uzel­
man 2005, S. 17), die davon berichten, wie wir auf unermess­
liche Weise Dinge bewirken: Geschichten über unsere kollek­
tive Nachhaltigkeit.

Praktiken des „Etwas-Zurückgebens“

Angelehnt an die Traditionen der Anonymen Alkoholiker und 
Anonymen Narkotiker, bei denen „etwas zurückgeben“ eine 
große Rolle spielt (2001, 1998), versuche ich, gemeinsam mit 

den SozialarbeiterInnen Geschichten aufzuarbeiten, die vom 
Nutzen für die KlientInnen zeugen. Nach Auffassung dieser 
Gruppen kann ein Weg der bevorzugten Veränderung nur auf­
rechterhalten werden, wenn man auch „etwas zurückgibt“. 
Sich mit anderen zu vernetzen und sie davon in Kenntnis zu 
setzen, welche positiven Veränderungen sie im Leben der Men­
schen, mit denen wir arbeiten, bewirkt haben, ist nicht nur eine 
nette Sache, sondern eine ethische Pflicht. Ich möchte die 
Teams dazu anregen, das „etwas Zurückgeben“ als gemein­
schaftsbildende Praxis in ihre Arbeit zu integrieren. 

Ich habe im Peak House mit einem jungen Mann der First Na-
tions10 gearbeitet, der völlig am Schulsystem gescheitert war 
und als „dumm“ stigmatisiert wurde. So nannte er das zwar 
nicht selbst, aber er meinte, es sei zutreffend. Obwohl er wahr­
scheinlich schon 16 war, konnte er zum Beispiel nicht einmal 
einfache Divisionsaufgaben berechnen. Dieser junge Mann be­
mühte sich sehr um Wiedergutmachung gegenüber seiner Fa­
milie und seiner Gemeinschaft für sein respektloses Verhalten, 
vor allem für verübte Gewalttaten. Am Ende unserer Arbeit 
fragte ich ihn, was ihm am meisten dabei geholfen hatte, Verän­
derungen in seinem Leben, seiner Familie und besonders in 
seinem Verhältnis zum Alkohol herbeizuführen. Er meinte, am 
wichtigsten wäre das von Peak House organisierte alternative 
Bildungsprogramm und insbesondere sein Lehrer, Rick Plean, 
gewesen. Es war das erste Mal, dass er im Rahmen von Schule 
Respekt für einen Lehrer empfunden hatte, weil dieser an seine 
Fähigkeiten glaubte.

Ich habe diesen Lehrer in eine Witnessing Group mit diesem 
Jugendlichen und allen anderen TeilnehmerInnen des Projekts 
eingeladen (Reynolds 2002). Meine Absicht war es, die Verän­
derungen, die dieser Jugendliche geschafft hatte, in den Mittel­
punkt zu stellen und seine Erfahrungen in Bezug darauf, wie 
man sein Leben verändern und Alkohol und Respektlosigkeit 
hinter sich lassen kann, den anderen Jugendlichen und anwe­
senden BeraterInnen zu vermitteln. Ich befragte den Jugend­
lichen vor der gesamten Gruppe. So erfuhr der Lehrer inmitten 
aller Anwesenden, was sein Unterricht und seine Art bei dem 
Jugendlichen bewirkt hatten. Das, was den Unterschied aus­

9)	 Krankenschwestern, die Menschen auf der Straße betreuen (Anm. d. Ü.) 10)	indigene Bevölkerung Kanadas (Anm. d. Ü.)

Gespürt, doch 
ohne Spur

„Etwas zurück­
geben“ als gemein­
schaftsbildende 
Praxis

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



124 125

machte (Bateson 1972), war nach Meinung des Jugendlichen 
die unendliche Geduld des Lehrers, seine Fähigkeit, ihn unvor­
eingenommen dort abzuholen, wo er war, ihn für intelligent zu 
halten und sich auch nicht durch Reaktionen, die auf Verlet­
zungen in der schulischen Vergangenheit zurückzuführen 
waren, aus dem Konzept bringen zu lassen. Der Lehrer war 
erstaunt und hatte keine Ahnung davon, was er bewirkt hatte.
 
Auch wenn es primär nicht um diesen Lehrer ging, wurden sei­
ne ethischen Grundsätze und sein behutsames Eingehen auf 
Fähigkeiten und Wissen, die zu seiner Nachhaltigkeit und Nütz­
lichkeit beitrugen, im Rahmen dieser Witnessing Group ge­
zeigt. Zugleich erhielt der Jugendliche die Möglichkeit, etwas 
zurückzugeben und die erhaltene Unterstützung anzuerkennen, 
wobei er sich dabei vor ZeugInnen wiederum respekt- und wür­
devoll zeigen konnte. Ohne dieses Feedback wäre die hervorra­
gende Arbeit und Kompetenz unseres Lehrers vor ihm selbst 
verborgen geblieben. Möglicherweise habe ich als Therapeutin 
sogar im Stillen von der Beziehungsarbeit unseres Lehrers und 
dieses von der Peak-House -Gemeinde unterstützten Jugend­
lichen profitiert.

Ich benutze die folgenden Fragen, um BeraterInnen und Sozial­
arbeiterInnen anzuregen, mit anderen den Wert ihrer Arbeit 
aufzuarbeiten, so dass wir weiter darauf vertrauen können, 
dass unser Tun einen Sinn hat. Ich meine hiermit ein Vertrauen 
auf lange Sicht, ein auf Erfahrung beruhendes Selbstvertrauen, 
das vielleicht nachhaltiger ist als Hoffnung.

u	 Was könnte man momentan über eure Art, eure Kompetenz 
und eure Arbeit sagen?

u	 Welche Art von Zuversicht oder berechtigter Hoffnung bringt 
ihr in eure Arbeit ein?

u	 Wie könnten Zuversicht und Hoffnung in Bezug auf die Nütz­
lichkeit eurer Arbeit dazu beitragen, im Falle von Isolation 
und Verzweiflung wieder Vertrauen in den Sinn der eigenen 
Arbeit zu gewinnen?

u	 Wie könnten wir unser Wissen über die hilfreiche Wirkung 
anderer im Sozialbereich Arbeitenden als eine Praxis des 
„etwas Zurückgebens“ öffentlich machen?

Revolutionäre Liebe

Meine Arbeit ist von Lehren meines Vaters, Bill Reynolds, ge­
prägt, der unserer großen Familie eine Art von Liebe vermit­
telte, die Menschen zusammenhält. Bill Reynolds hat eine er­
staunliche Fähigkeit zur Liebe, die viele Menschen, die verloren 
gehen könnten, zusammenbringt und in Loyalität und Zusam­
mengehörigkeit trägt. Meine Mutter, Joan Reynolds, brachte 
uns bei, wie man beharrlich und stetig auch angesichts von 
Schwierigkeiten an seiner Liebe festhält. Diese einfühlsamen 
Lehren aus meinem familiären und kulturellen Hintergrund sind 
mit meiner gesamten beruflichen und ehrenamtlichen Arbeit 
verwoben und ich glaube, dass etwas, das wir therapeutische 
oder gar revolutionäre Liebe nennen könnten, auch in unserer 
sozialen und therapeutischen Arbeit lebendig werden kann. 

Die bahnbrechenden Lehren des chilenischen Biologen Hum­
berto Maturana über die Biologie der Liebe beeinflussten die 
sozialen Berufe in den 1980er Jahren in starkem Ausmaß (Ma­
turana & Varela 1994). Nach Auffassung Maturanas ist Liebe 
von grundlegender Bedeutung für soziale Aktivität und ent­
steht nicht erst aus dem Zusammensein, sondern ist das, was 
uns überhaupt zusammenbringt. 

Die populäre Bewegung der kritischen Pädagogik liefert bedeu­
tende Erkenntnisse für SozialarbeiterInnen und TherapeutInnen 
in Hinblick auf eine ethische Haltung im Sinne von Gerechtig­
keit. Für sie stand der enge Zusammenhang von Liebe und So­
zialarbeit nie in Frage. Freire beschreibt revolutionäre Liebe als 
einen Akt von Courage und als Verpflichtung gegenüber ande­
ren. Revolutionäre Liebe ist per definitionem „emanzipatorisch 
und generativ im Hinblick auf das Fördern weiterer Akte der 
Liebe: Sie kann nicht mit Machtmissbrauch koexistieren“ (1970, 
S. 71). Freire sieht das Ziel dessen, was er Dialog nennt, in nichts 
Geringerem als der Befreiung der Welt! Er betrachtet Dialog als 
„kreativen Akt“ (1970, S. 70). Die TeilnehmerInnen am Dialog 
kämpfen darum, das Mitspracherecht wiederzuerlangen, der 
Dominanz zu widerstehen und sich an einem Dialog zu betei­
ligen, der ihre Menschlichkeit bekräftigt:

„Dialog kann jedoch nicht ohne eine ausgeprägte Liebe zur 
Welt und zu den Menschen existieren… Liebe ist gleichzeitig 
das Fundament von Dialog und der Dialog selbst. Da Liebe ein 

Erlebte Hilfen 
öffentlich machen

Revolutionäre Liebe 
als ein Akt von 
Courage und als 
Verpflichtung ge­
genüber anderen

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



126 127

Akt von Courage ist und nicht von Angst, ist Liebe Verpflich­
tung gegenüber anderen. Gleichgültig, wo sich die Unterdrück­
ten befinden, ist das Handeln der Liebe Verpflichtung gegen­
über ihrer Sache – der Sache der Befreiung. Und da diese 
Verpflichtung auf Liebe beruht, ist sie auch Dialog. Als mutiger 
Akt kann Liebe nicht sentimental sein; als freiheitlicher Akt darf 
sie nicht als Vorwand für Manipulation dienen. Sie muss wei­
tere Freiheitshandlungen generieren, ansonsten ist es keine 
Liebe. Nur durch die Abschaffung der Unterdrückung ist es 
möglich, die Liebe wiederherzustellen, die zuvor unmöglich 
war. Wenn ich die Welt nicht liebe – wenn ich das Leben nicht 
liebe – wenn ich die Menschen nicht liebe – kann ich nicht in 
diesen Dialog eintreten“ (Freire 1978, S. 70-71).

Die Voraussetzungen für Dialog sind Demut, Glaube an die 
Menschen, Hoffnung und kritisches Denken. Freire beschreibt 
kritisches Denken als Denken, das die Solidarität der Menschen 
weltweit anerkennt, das die Welt als im ständigen Umbruch be­
griffen sieht und das immer mit Handeln verbunden ist. Im 
Kontext der Arbeit mit marginalisierten und ausgebeuteten 
Menschen sehen viele SozialarbeiterInnen einen Zusammen­
hang mit Freires Lebenswerk. Dieser Zusammenhang wird 
wahrscheinlich eher von der Praxis als von der Theorie herge­
stellt, da nach meiner Erfahrung Freires Beiträge zu selten Er­
wähnung finden11. 

Mein Verständnis von Widerstand sagt mir, dass Liebe fort­
während geschehen kann und dass – um leicht von Freire abzu­
weichen – Unterdrückung nicht notwendigerweise Liebe un­
möglich macht. Auch unterdrückte Menschen können Liebe 
zum Ausdruck bringen, während sie die Unterdrückung erle­
ben. Das weiß ich, weil ich es von Folteropfern und Opfern 
politischer Gewalt erfahren habe. Die Art von revolutionärer 
Liebe, die ich meine, funktioniert als Akt des Widerstands und 
kann nicht auf sichere und friedliche Bedingungen warten, son­
dern findet selbst unter schlimmsten Umständen Gemeinschaft 
und Solidarität und inspiriert Würde und Widerstand in all sei­
nen offenen und verdeckten Formen. 

Der kanadische Psychiater Karl Tomm hat mich dazu angeregt 
und ermutigt, die Möglichkeit von therapeutischer Liebe als 
ethische Haltung (1990), und umgekehrt die Möglichkeit von 
therapeutischer Gewalt, anzuerkennen und damit zu würdigen, 
welche Machtposition wir haben und welche Möglichkeiten in 
unseren Beziehungen liegen. Ich halte zwanglos und vorsichtig 
an der therapeutischen Liebe fest, so dass ich KlientInnen oder 
MitarbeiterInnen nicht aufbürde, auf gleiche Weise zu reagie­
ren. Das fällt nicht leicht und erfordert sehr gute therapeutische 
Supervision und verantwortungsbewusstes Reflektieren. In 
einem Gespräch unter SupervisorInnen mit meinem Kollegen 
Allan Wade12 sprach dieser die folgenden wichtigen Span­
nungsverhältnisse an, die auch ich für bedeutsam halte: „Ich 
spüre/habe einen gewissen Vorbehalt gegenüber den Begriffen 
,Liebe‘ und ,revolutionäre Liebe‘, vielleicht, weil damit die 
Messlatte ziemlich hoch gelegt wird und dies allzu leicht mit 
einer Vorstellung von Besonderheit seitens Therapeuten/in ein­
hergeht. Ich bin auch nicht sicher, ob der Begriff der revolutio­
nären Liebe nicht nach etwas in der Größe Vergleichbarem ver­
langt, nach etwas eher Größerem oder Anderem im Vergleich 
zu dem, was sie geben wollen oder können. Ich denke, dass 
Begriffe wie einfach und höflich, zurückhaltend und freundlich, 
routiniert und berechenbar, engagiert und frei, sprachlich die 
Art von Ethik beschreiben, die du erklärst, und vielleicht ist es 
das, was du mit dem Konzept meinst“ (Allan Wade 2011, per­
sönliche Mitteilung). 

Unsere kollektive Nachhaltigkeit kann gefördert werden, indem 
wir uns Raum für Erfahrungen geben und unsere Arbeit auf Ba­
sis von revolutionärer Liebe ausüben, ohne dass wir diese von 
uns oder jemand anderem einfordern und ohne dass wir diese 
als ultimativen oder höchsten Ausdruck menschlicher Bezie­
hungen ausgeben. Revolutionäre Liebe orientiert sich an der 
Möglichkeit einer tiefgründigen und gerechten Verbindung, die 
ich fördern und respektieren, aber nicht festzurren will. 

Kritisches Denken 
als Denken, das  
die Solidarität der 
Menschen der Welt 
anerkennt

11)	Einen eingehenden und kritischen Überblick über Freires Werk gibt „Paulo Freire: 
A Critical Encounter“ von McLaren und Leonard (1993).

12)	Allan Wade ist ein kanadischer Therapeut. Er entwickelte die Response-Based 
Therapy als ein Verfahren zur Arbeit mit traumatisierten Personen, die Gewalterfah-
rungen erlitten haben. Konzeptionell baut dieser Ansatz auf Lösungsorientierter und 
auf Narrativer Therapie auf. (Anm. d. Red.)

Achtsamer Umgang 
mit Begriffen

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



128 129

Wandlungen13

Wenn man sich ausschließlich mit dem Schmerz, dem Kummer 
und den Schwierigkeiten unserer Arbeit beschäftigt, kann das 
dazu führen, dass der wertvolle Beitrag, den unsere Arbeit für 
unser Leben als SozialarbeiterInnen als auch für uns selbst 
leistet, verschleiert wird. Wir erhalten uns nicht nur selbst, son­
dern werden oft auf wunderbare und manchmal wundersame 
Weise durch die Arbeit mit den KlientInnen verändert. 

Der Befreiungspsychologe, Jesuitenpater und Befreiungstheo­
loge Ignatio Martín-Baró glaubte an die Möglichkeit, dass 
PsychologInnen aktiv für Gerechtigkeit einstehen können. 
Martín-Baró meinte, dass „zuerst die Psychologie befreit wer­
den muss, um die Psychologie der Befreiung zu erreichen“ 
(1994, S. 25). Er war der erste Psychologe, der mich davon über­
zeugte, dass die Psychologie gegen Machtmissbrauch und Un­
terdrückung kämpfen kann. Ignatio Martín-Baró forderte wirk­
sam die staatliche Macht heraus und wurde durch Agenten der 
Regierung von El Salvador 1989 zusammen mit sechs Jesuiten­
brüdern, ihren Hausangestellten und deren Tochter ermordet. 
Nach der Ermordung wurden Martín-Barós Artikel posthum als 
Sammlung unter dem Titel Writings for a Liberation Psychology 
(1994) veröffentlicht. Martín-Baró spricht eloquent von der 
Möglichkeit einer relationalen Veränderung in unserer Arbeit 
als „ein Sich Öffnen gegenüber dem anderen, einer Bereit­
schaft, sich von dem/der anderen als einzelnes Wesen befragen 
zu lassen, seinen/ihren Worten im Dialog zuzuhören; in einer 
Beziehung zu und mit dem/der anderen, aber nicht über ihn/sie 
hinweg, der Realität entgegenzutreten, sich solidarisch in 
einem Kampf zu verbünden, in dem beide verändert werden“ 
(1994, S. 183; Übers.: U.S.). 

Als BeraterIn/TherapeutIn offen für Veränderungen einzutreten 
bedeutet nicht, dass „wir uns nur mit uns befassen“ oder „un­
sere persönliche Arbeit auf dem Rücken der KlientInnen austra­
gen“. Der professionelle Diskurs, den Foucault regulativen Dis­
kurs, Verständlichkeitsgerüst und disziplinarisches Regime 

nennt (1977), hält es für geboten, dass wir neutral und unverän­
dert in unserer Beziehungsarbeit bleiben, sonst könnte man 
uns vorwerfen, uns selbst zu sehr in den Mittelpunkt zu stellen. 
Ich behaupte dagegen, dass es ethisch ist, dass ich mich als 
sinnvoll wahrnehme, wenn ich mit Menschen in der Downtown 
Eastside arbeite. Es ist auch in Ordnung, dass ich durch meine 
Arbeit mit Misshandlungsopfern und Männern in der Todeszel­
le wieder eine gewisse Beziehung zur Spiritualität bekommen 
habe.

Harlene Anderson, die für die Entwicklung und Verbreitung kol­
laborativer Therapie steht, schreibt, dass nach ihrer Auffassung 
Dialog beiderseitig verändernd ist, sowohl für PraktikerInnen 
als auch für KlientInnen, die sie als DialogpartnerInnen bezeich­
net. Anderson meint, dass im Dialog „jede Seite, also auch 
PraktikerInnen, dem gleichen Risiko der Veränderung ausge­
setzt ist wie die andere“ (2008, S. 19; Übers.: U.S.).

Michael White war der erste Therapeut, der es mir ermöglichte, 
Wege zu finden, um den Beitrag der KlientInnen zu meinen Ver­
änderungen zu würdigen. Er schrieb: „Ich möchte besonders 
betonen, welche Bedeutung es für mich hat, die Art und Weise 
zu würdigen, in der diese Interaktionen lebensverändernd für 
mich sind – wie wichtig es ist, eine angemessene Form zu fin­
den, um offen darüber im therapeutischen Kontext zu spre­
chen“ (1995, S. 57; Übers. U.S.). Ich lernte Misshandlungsopfer, 
Opfer von Residential Schools14 und Opfer anderer Menschen­
rechtsverletzungen kennen, deren Lebensgeschichten mich 
demütig machen, schockieren, inspirieren, bewegen und ver­
ändern (Reynolds 2010d).

Wenn ich es für angebracht halte, erarbeite ich gemeinsam mit 
den KlientInnen die Bedeutung unserer Beziehungen für mich, 
und wie ich durch unsere Arbeit verändert worden bin. Manch­
mal ist es günstiger, solche Gespräche eher mit Superviso­
rInnen und KollegInnen zu führen, weil ein solches Gespräch 
für den/die Klienten/in nicht unbedingt von Nutzen ist, da es 
sich auf den/die BeraterIn/TherapeutIn konzentriert. Diskretion 
und ein feines Gespür sind wichtig, um zu entscheiden, was 

13)	Im Original: „Transformations“. Im Prinzip verweisen „transformations“ ebenso 
wie „changes“ auf „Veränderungen“. Die Autorin geht in diesem Abschnitt jedoch 
nicht von einfachen Veränderungen bzw. Fortschritten aus, sondern befasst sich mit 
umfassenderen, als Person bedeutsamen „Wandlungen“ (Anm. d. Red.)

14)	Internatsschulen, in denen die Kinder der australischen Urbevölkerung assimi-
liert werden sollten (Anm. d. Ü.)

Ansätze zu einer 
Befreiungs­
psychologie

Veränderung als 
Veränderung auf 
beiden Seiten

Auf der Beziehung 
beruhende Erfah­
rungen

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



130 131

man den KlientInnen mitteilt. Jedoch ist es keineswegs neutral 
oder objektiv, wenn man die Veränderungswahrnehmungen 
von TherapeutInnen und SozialarbeiterInnen vor den Klien­
tInnen geheim hält und nur in Supervisorengesprächen über 
die bewegenden Momente bei einem/einer selbst spricht. Ich 
sehe für mich eine ethische Forderung darin, die relationale Be­
teiligung der KlientInnen an der Veränderung von uns als Prak­
tikerInnen anzuerkennen und zu würdigen: Die Anerkennung 
dieser relationalen Veränderung zurückzuhalten ist so, als wür­
de man der Beziehung, und somit den KlientInnen, etwas weg­
nehmen. Wenn KlientInnen, mit denen ich zusammenarbeite, 
von einer emotionalen Erfahrung sprechen, bin ich bewegt, 
und obwohl ich meine Empfindung nicht in den Mittelpunkt 
stellen will, benenne ich sie in diesem Augenblick, da es eine 
auf der Beziehung beruhende Erfahrung ist, die nicht nur mir 
gehört. „Wenn ich höre, wie du von diesem ‚Festhalten an der 
Würde’ sprichst, spüre ich ein Kribbeln in den Beinen“. Diese 
Information kann als eine Art körpersprachliche Beziehungs­
aussage verstanden werden.

Ich frage mich, was es bei den KlientInnen bewirken könnte, 
wenn sie wissen, dass sie uns auch verändern. Ohnehin glaube 
ich, dass die KlientInnen unser Leben bereichern, ob wir das 
würdigen oder nicht. Wir werden bei unserer Arbeit verändert, 
was nicht nur hinnehmbar, sondern auch wünschenswert ist, 
da es zu unserer kollektiven Nachhaltigkeit beiträgt. Wir müs­
sen immer wieder Wege finden, um den KlientInnen nachvoll­
ziehbar zu sagen, dass diese Beziehungen für uns bedeutsam 
sind und uns verändern!

Meine Erfahrungen in der Therapie und Sozialarbeit haben 
mich dahingehend verändert, dass meine kritische Analyse­
fähigkeit tiefgehender und kompetenter geworden ist. Die Er­
fahrungen aus Aktivismus und Sozialarbeit verändern und be­
einflussen sich wechselseitig, sobald wir unsere Erkenntnisse 
in die Welt der Praxis einbringen. 

Veränderung entsteht durch solidarische Beziehungen über 
Unterschiede hinweg – in helfenden Beziehungen mit Kolle­
gInnen und KlientInnen. Diese Erfahrungen lehren uns, be­
stimmte Schnittmengen zu finden: Dabei berücksichtigen wir 
unterschiedliche Identitätsbereiche, die innerhalb unserer Be­
ziehungen zu Menschen mit unterschiedlichem Zugang zu 

Macht, Privilegien und Unterdrückung wechselseitig miteinan­
der verbunden sind (Grant 2008; Robinson 2005; Crenshaw 
1995; Waldegrave & Tamasese 1993). Beziehungen über Unter­
schiede hinweg sind riskant und stets riskanter für diejenigen 
mit weniger Zugang zu Macht. Ich gebe zu, dass ich von den 
schwierigen Erfahrungen anderer Menschen auf deren Kosten 
und zu meinem Vorteil profitiert habe. Ich habe von Menschen 
aus dem Globalen Süden15 und von diskriminierten und mino­
risierten Menschen gelernt, von Flüchtlingen, AktivistInnen, 
Opfern von Folter und politischer Gewalt, einschließlich der 
Opfer von Residential Schools; ich habe auch von Menschen 
gelernt, die durch heterosexuelle Normen wegen ihres Ge­
schlechtes als gender outlaws und als andersartig diskriminiert 
werden (Bornstein 1994)16. Durch meinen Aktivismus und in 
meiner therapeutischen und sozialen Arbeit fühle ich mich die­
sen Lehren gegenüber verpflichtet.

Ich bin geprägt von der radikalen schwarzen Feministin bell 
hooks und ihrem langjährigen Freund, dem weißen radikalen 
kritischen Pädagogen Ron Scapp, die ein Gespräch veröffent­
lichten, um „diese Grenzüberschreitungen zu dokumentieren“, 
nämlich die Veränderungen zu veranschaulichen, die aus ihrer 
Beziehung über unterschiedliche Orte von Privilegien und 
Unterdrückung hinweg erwachsen sind (hooks 2003, S. 106). 
Scapp sagt: „Wenn ich gefragt würde, was ich aus meiner Er­
fahrung aus der Verbindung mit dieser unglaublich starken, in­
telligenten, schwarzen Feministin gelernt habe, dann wäre es, 
dass ehrliches, aufrichtiges und leidenschaftliches Engage­
ment in Bezug auf Unterschiedlichkeit und Anderssein mir die 
Chance gibt, gerecht in Liebe zu leben. Unterschiedlichkeit ver­
bessert das Leben. Das sollte nicht mit oberflächlichen Vorstel­

Beziehungen über 
Unterschiede hin­
weg sind riskant 
und stets riskanter 
für diejenigen mit 
weniger Zugang zu 
Macht

15)	Die Politikwissenschaftlerin Anne Braveboy-Wagner hat den Begriff des „Global 
South“ geprägt und dazu mehrere Studien veröffentlicht (Braveboy-Wagner A (Hg) 
2003: The Foreign Policies of the Global South. Rethinking Conceptual Frameworks. 
Boulder, Col). Siehe: www.h-net.org/reviews/showrev.php?id=24932 (Anm. d. Red.)
16)	Heteronormativität beschreibt Normierungsbestrebungen in Bezug auf Liebe, Se-
xualität, Familienbeziehungen, Geschlechterrollen und andere soziale Beziehungen. 
Teil der Heteronormativität sind die Konstrukte der „Kernfamilie“, der Ehe als aus-
schließliche Beziehung von Mann und Frau, Sex als ausschließlich akzeptabel zwi-
schen Mann und Frau, enge und rigide gesellschaftliche Normen, wie Geschlecht 
ausgeübt wird (ein Mann sein, eine Frau sein, nichts dazwischen oder mittendrin 
sein) (Butler 1990). Zwischen homosexuellen und feministischen Theorien gibt es 
Schnittpunkte im Kampf gegen Heteronormativität (Rich 1980, Warner 1991).

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



132 133

lungen von Inklusivität oder Erfahrungen von Vielfalt verwech­
selt werden, wenn man auf der privilegierten Seite steht und 
die anderen aufnimmt oder etwas von ihnen nimmt. Statt­
dessen geht es darum, grundlegend bewegt – vollkommen ver­
ändert – zu sein. Das Endergebnis dieser Veränderung ist 
Gegenseitigkeit, Partnerschaft und Gemeinschaft.“ (hooks 
2003, S. 115; Übers. U.S.) 

Das soziale Göttliche17 
 

Durch die Beteiligung an spontanen Gerechtigkeitsbekun­
dungen und die körperliche Verbundenheit mit Unbekannten, 
die mich bei direkten Aktionen im Kampf gegen Unterdrückung 
solidarisch in die Arme schlossen, bin ich als Aktivistin belebt 
worden. Diese Momente stärken meine Hoffnung auf Ver­
änderung an vielen Fronten und inspirieren mich in meiner 
therapeutischen Arbeit mit marginalisierten Menschen. Diese 
Erfahrungsmomente, die meinen Geist nähren und meine be­
gründete Hoffnung stützen, sind Teil dessen, was das soziale 
Göttliche ausmacht. „Das soziale Göttliche … von dem wir spre­
chen, ermöglicht uns, die behagliche Atmosphäre des Abend­
mahls wiederherzustellen und für soziale Räume im Herzen der 
kalten, inhumanen Metropole zu sorgen. Die offensichtliche 
Dehumanisierung des urbanen Lebens lässt spezifische Kon­
stellationen für den Austausch von Leidenschaft und Gefühl 
entstehen“ (Maffesoli 1996, S. 42; Übers. U.S.). Die australische 
Aktivistin und Akademikerin Anita Lacey sagt: „In diesen 
Sphären von Gerechtigkeit kommt temporär das zum Ausdruck, 
was globale kapitalismuskritische AktivistInnen anstreben … 
das soziale Göttliche, ein Zusammengehörigkeitsgefühl in einer 
selbst bestimmten und gestalteten Umgebung“ (2005, S. 404; 
Übers. U.S.). 

In unserer Arbeit mit Menschen am Rande unserer Gesellschaft 
sind bereits solidarische Verbundenheit und Verbindungs­
punkte für das soziale Göttliche vorhanden. Ich bemühe mich, 
diese Beziehungen aufzuzeigen und sie zu stärken und zu inten­
sivieren. Ich suche nach dem, was der anarchistische kana­
dische Theoretiker Richard Day mit „Affinitäten“ (2004, S. 716) 
beschreibt. Affinitäten sind zeitweilige Verknüpfungspunkte, 

an denen wir uns treffen und wo etwas Veränderndes ge­
schieht, das im Einklang mit unserer kollektiven Ethik für Ge­
rechtigkeit steht. 

Das soziale Gewissen stellt eine erhoffte Verbindung und eine 
soziale Poesie (Katz & Shotter 2004) des kollektiven Zusam­
menhalts dar. In Beziehungen gelebter Solidarität nehmen wir 
uns als an der Seite anderer stehend wahr und diese anderen 
sind mit uns durch geteilte ethische Verantwortung verbunden. 
Unsere ungestillten Hoffnungen auf eine gerechte Gesellschaft 
und globale Gerechtigkeit werden stärker durch Erfahrungs­
momente des sozialen Göttlichen genährt als durch einen Wi­
derstand gegen Burnout. 

(Nicht abschließendes) Fazit

Im Gegensatz zu den verordneten Geschichten über Burnout als 
Preis für meine Arbeit wurde mein Leben durch meine Tätigkeit 
unermesslich bereichert, und meine Hoffnungen haben sich 
verstärkt. Als SozialarbeiterInnen und TherapeutInnen halten 
wir diese schwierige Tätigkeit nicht nur aus, sondern wir verän­
dern uns gemeinsam mit KollegInnen und KlientInnen durch 
sie. Es gibt ständig unvorhersehbare Möglichkeiten für Verän­
derung und Momente der Hoffnung. Im Geiste der Solidarität 
nehmen wir die wichtige Arbeit anderer wahr, sind mit ihr ver­
bunden und werden ZeugInnen unserer inspirierenden Erfolge 
–  wohl wissend, dass noch viel mehr zu tun ist. Diese kollektive 
Verbundenheit trägt dazu dabei, dass wir unsere Arbeit als rea­
lisierbar und nachhaltig ansehen. Diese Tätigkeit steht im Zei­
chen der Erd-Demokratie, die einen Zusammenhang zwischen 
dem Erhalt unseres Planeten und der Nachhaltigkeit von Thera­
peutInnen und SozialarbeiterInnen herstellt und sich durch 
praktisches Handeln im Sinne der Gerechtigkeit äußert.

Was folgt, ist eine Geschichte, die meiner Beziehung zu kol­
lektiver Nachhaltigkeit und zum sozialen Göttlichen aus dem 
Herzen spricht:

Es ist April 2009. Bis zu den Olympischen Spielen, die sieben 
bis neun Milliarden Dollar kosten werden, wird noch ein Jahr 
vergehen und die Obdachlosigkeit hat sich noch nicht verdrei-
facht. Der „Marsch gegen Obdachlosigkeit“ beginnt in drei ver-
schiedenen Stadtteilen von Vancouver. Die Menschen versam-

17)	Im Original: „The Social Divine“: Siehe Fußnote 4 zum Begriff des „divin social“ 
bei Durkheim

Etwas Verändern­
des geschieht, das 
im Einklang mit un­
serer kollektiven 
Ethik für Gerechtig­
keit steht

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



134 135

meln sich und marschieren aufeinander zu, bis sie schließlich 
an einem Platz zusammenkommen, an dem die Kundgebung 
stattfindet. Ich marschiere an der Seite der Menschen von 
Downtown Eastside, neben einigen Typen, die Einkaufswagen 
vor sich herschieben, Zigaretten rauchen und aus Flaschen trin-
ken, die in Papiertüten stecken. Drei Frauen der First Nations 
befestigen mit einer Sicherheitsnadel ein Stück Stoff auf 
meinem Rücken, auf dem „Wohnungen statt Olympia“ steht. 
Wir sind eine begeisterte, aber auch skeptische Truppe. Ein ob-
dachloser Mann mit strähnigem Haar, der neben mir läuft, ant-
wortet auf seine Weise auf Sprechchöre, was uns zum Lachen 
bringt. Wir erfreuen uns an seinem Humor. In dem Augenblick, 
in dem wir die Robson Street hinaufgehen, sehen wir eine Men-
schenmenge aus dem Westteil der Stadt auf uns zukommen. 
Da gibt es keine Einkaufswagen oder klapprig zusammen-
geflickten Rollstühle zu sehen, sondern geländegängige Kin-
derwagen und teure Regenbekleidung. Es ist das Zusammen-
treffen zweier sehr unterschiedlicher Gruppen. Der Mann neben 
mir bleibt stehen. Irgendwie fühle ich mich mit ihm verbunden. 
Dieser Beziehungsmoment zwischen mir und diesem obdach-
losen Mann in Verbindung mit all den DemonstrantInnen von 
der West Side ist ein Moment des sozialen Göttlichen. Unsere 
Unterschiede bleiben im Hintergrund, sind aber nicht unsicht-
bar: Doch im Vordergrund steht unsere solidarische Verbun-
denheit. Er sieht mich an, lächelt und sagt staunend: „Die sind 
für uns hier.“  

Widmung

Im Gedenken an das Lebenswerk von Harriet Nahanee, 
Stammesälteste und Residential School -Opfer, die wegen ihres 
Protestes gegen die Umweltzerstörung durch die Olympischen 
Spiele 2010 inhaftiert wurde und anschließend starb.

Für alle, die an den direkten Aktionen gegen die durch die 
Olympischen Spiele verursachte Häusersanierung, Armut und 
Obdachlosigkeit teilnahmen – auch wenn wir Eishockey-Fans 
sind. Insbesondere für das Anti Poverty Committee (APC), das 
seine eigene Sicherheit riskierte, um die Menschen über den 
Zusammenhang zwischen den Olympischen Spielen und der 
Obdachlosigkeit aufzuklären; für das Olympic Resistance Net-
work (ORN), No One Is Illegal (noii) und andere Widerstands­
gruppen aus dem Stadtteil Downtown Eastside in Vancouver.

Danksagungen

Große Anerkennung und ein Dankeschön an alle, deren „Su­
per“-visorin ich bin, für ihre Zusammenarbeit und ihre Lehren, 
Krisen, Erscheinungen, ethischen Dilemmata, leidenschaft­
lichen Fragen und ihre Gesellschaft, besonders für die guten 
Menschen von RainCity Housing, Women Against Violence 
Against Women und Peak House. Diese Arbeit wird von meinen 
Stammesältesten unterstützt, die mich lehrten, dass unsere 
Therapiegemeinschaft nicht nur Gerechtigkeit tolerierte, son­
dern auch notwendig machte: Ignatio Martín-Baró aus El Sal­
vador, Imelda McCarthy und Nollaig Burne vom Irish Team und 
Kiwi Tamasese, Charles Waldegrave, Warihi Campbell und 
Flora Tahaka, die Leute von Just Therapy in Aotearoa/Neusee­
land. Anerkennung für und solidarische Verbundenheit mit 
Stephen Madigan, Cheryl White und David Denborough, die 
ständig Raum für meine Arbeit schaffen und vor allem das 
Gerüst und den Freiraum für Ideen aus den Bewegungen für 
soziale Gerechtigkeit bereitstellen, damit diese innerhalb der 
Narrative Community Beachtung finden. Vielen Dank für die 
sorgfältige und gründliche Durchsicht dieses Artikels an Ali 
Borden, Christine Dennstedt, Stephen Madigan und Allan 
Wade. Schließlich meine Wertschätzung und mein Dank an die 
KritikerInnen von Dulwich, Gene Combs, David Newman und 
Angel Yuen, die dabei halfen, diese Arbeit zu verbessern.

Literatur 

Alcoholics Anonymous (2001) The Big Book (4th ed.) Alcoholic Anony­

mous World Services, New York

Anderson H (2008, September) Collaborative practices in organization, 

therapy, education and research contexts. Paper presented at the 

Social Construction Relational Theory and Transformative Practices 

Conference, Sarasota, FL

Apted M (Director) & Chobanian A (Producer) (1992) Incident at Oglala 

[Motion Picture]. United States: Miramax Films

Bateson G (1972) Steps to an ecology of mind. Ballantine, New York 

[deutsch 2001 (9. Aufl.). Ökologie des Geistes. Anthropologische, psy-

chologische, biologische und epistemologische Perspektiven. Suhr-

kamp tw 571, Frankfurt/M]

Bird J (2000) The heart‘s narrative: Therapy and navigating life‘s contra­

dictions. Edge Press, Auckland, NZ

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



136 137

Bird J (2006) Constructing the Narrative in Supervision. Edge Press, 

Auckland, NZ

Bornstein K (1994) Gender outlaw: On men, women and the rest of us. 

Routledge, New York

Butler J (1990) Gender Trouble: Feminism and the subversion of identity 

Routledge, New York

Crenshaw K (1995) Mapping the margins: Intersectionality, identity poli­

tics, and violence against women of colour. In: Crenshaw K, Gotanda 

G, Peller G, Thomas K (Eds) Critical race theory: The key writings that 

formed the movement. The New Press, New York, S. 357-383 

Cushman P (1995) Constructing the self, constructing America: A cultu­

ral history of psychotherapy. Addison Wesley, Reading MA

Cushman P (2006) Where do psychotherapy narratives come from? 

Avoiding the arrogance of monoculturalism and the dead-end of 

relativism. Keynote address at the Therapeutic Conversations Con­

ference, Vancouver, Juni 2006 

Day R (2004) From hegemony to affinity: The political logic of the newest 

social movements. Cultural Studies 18(5): 716-748

Dennstedt C, Grieves L (2004) Unravelling Substance Misuse Stories: 

ReAuthoring and Witnessing Practices. In: Madigan S (Ed) Therapeu­

tic Conversations 5: Therapy from the Outside In. Yaletown Family 

Therapy, Vancouver, S.55-72

Derrida J (1978) Writing and difference. Routledge, London [deutsch 

2000 (10. Aufl.). Die Schrift und die Differenz. Suhrkamp tw 177, Frank-

furt/M]

Fanon F (1963) The wretched of the earth. Grove Weidenfeld Publishers, 

New York [deutsch 1981. Die Verdammten dieser Erde. Suhrkamp, 

Frankfurt/M] 

Fanon F (1967) Black skin, white masks. Grove Press, New York

Figley C (1998) Burnout in families: The systemic costs of caring. CRC 

Press, New York

Figley C (2002) Treating compassion fatigue. Bruner-Routledge, New 

York 

Foucault M (1972) The archaeology of knowledge. Harper Colophon, 

New York [deutsch 2002. Archäologie des Wissens. Suhrkamp tw 

356, Frankfurt/M] 

Foucault M (1977) Discipline and punish: The birth of the prison. Ran­

dom Press, New York [deutsch 2012. Überwachen und Strafen. Die 

Geburt des Gefängnisses. Suhrkamp tw 184, Frankfurt/M] 

Foucault M (1980) Power/knowledge; Selected interviews and other 

writings 1972-1977. Pantheon Books, New York [deutsch enthalten in: 

2005. Schriften Dits et Ecrits, 4 Bde., Suhrkamp, Frankfurt/M]

Freire P (1970) Pedagogy of the oppressed. Continuum, New York 

[deutsch 2007. Unterdrückung und Befreiung. Waxmann, Münster]

Freire P (1978) Pedagogy in Process: The letters to Guinea Bissau. 

Seabury Press, New York

Freire P (2001) Pedagogy of freedom: Ethics, democracy and civic 

courage. Rowman & Littlefield, Lanham MD [deutsch 2007. Bildung 

und Hoffnung. Waxmann, Münster] 

Furlong M (2008) The multiple relationships between the discipline of 

social work and the contribution of Michael White. Australian Social 

Work 61(4):403-420

Furlong M, Lipp J (1995) The multiple relationships between neutrality 

and therapeutic influence. Australian and New Zealand J of Family 

Therapy 16:201-211

Geertz C (1973) The interpretation of cultures: Selected essays. Basic 

Books, New York [deutsch 2009 (11. Aufl.). Dichte Beschreibung: 

Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Suhrkamp tw 696, 

Frankfurt/M]

Goffman E (1963) Stigma: Notes on the management of spoiled identity. 

Prentice Hall, Engelwood Cliffs, NJ [deutsch 2001 (15. Aufl.). Stigma. 

Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität. Suhrkamp 

tw 140, Frankfurt/M] 

Grant K (2008) Pursuing international humanitarian aid assignments, 

response 2. In: Arthur N, Pedersen P (Eds) Case incidents in counsel­

ling for international transitions. American Counselling Association, 

Alexandria, VT, S. 326-334

Habermas J (1981) Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur 

Kritik der funktionalistischen Vernunft. Suhrkamp, Frankfurt/M. [Da­

raus Kap. V: Der Paradigmenwechsel bei Mead und Durkheim: Von 

der Zwecktätigkeit zum Kommunikativen Handeln; S. 7-170; im web 

unter: http://solomon.tinyurl.alexanderstreet.com/cgi-bin/asp/philo/

soth/getdoc.pl?S10023120-D000002]

Hanisch C (1970) The Personal is Political. In: Firestone S, Koedt A (Eds) 

Notes from the Second Year: Women‘s Liberation, Major Writings of 

the Radical Feminists. Radical Feminism, New York

Hernandez P, Gangsei D, Engstrom D (2007) Vicarious resilience: A new 

concept in work with those who survive trauma. Family Process 

46(2):229-241

Herwig-Lempp J, Kühling L (2012) Sozialarbeit ist anspruchsvoller als 

Therapie. Z f systemische Therapie und Beratung 30(2): 51-56

Hoffman L (2002) Family therapy: An intimate history. WW Norton, New 

York

hooks b (2003) Teaching community: A pedagogy of hope. Routledge, 

New York

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



138 139

James W (1995) The moral equivalent of war. Peace and Conflict: J of 

Peace Psychology I:17-26 

Johal A (2007) UN Observer: ‚Massive Crisis‘ in Vancouver Blames ‚mis­

guided policy‘ for homeless wave. The Tyee. Retrieved October 31, 

2007 from http://thetyee.ca/Views/2007/10/31/Kothari/ 

Katz A, Shotter J (2004) On the way to ‘presence’: Methods of a ‘social 

poetics’. In: Paré D, Larner G (Eds) Collaborative practice in psycholo­

gy and psychotherapy. Haworth Clinical Practice Press, New York

Keller D (2010) Poetry, music and resistance – anti-olympic tent village 

occupies VANOC parking lot (February 16, 2010) Retrieved June 7, 

2011 from http://vancouver.mediacoop.ca/audio/2806

Korzybski A (1933) A non-aristotelian system and its necessity for rigour 

in mathematics and physics. Science and Sanity (4th ed.) The Insti­

tute of General Semantics, Lakeville, CT, S. 747–61.

Kvale S (1996) Inter-views: An introduction to qualitative research inter­

viewing. Sage Publ., London

Lacey A (2005) Spaces of justice: The social divine of global anti-capital 

activists‘ sites of resistance. Canadian Review of Sociology/Revue 

canadienne de sociologie 42(4):407

Madigan S (1997) Re-considering memory: Remembering lost identities 

back towards re-membered selves. In: Nylund D, Smith C (Eds) Nar­

rative therapies with children and adolescents. Guilford Press, New 

York, S. 338-355

Madigan S (2011) Narrative Therapy. American Psychological Associa­

tion, Washington, DC

Maffesoli M (1996) The time of the tribes: The decline of individualism in 

mass society. Sage, London

Martín-Baró I (1994) Writings for a Liberation Psychology. Harvard Uni­

versity Press, Cambridge, MA

Marx K (1994) Early Political Writings (ed. by O‘Malley J) Cambridge Uni­

versity Press, Cambridge [deutsch (1962) Frühe Schriften, Bd. 1 (hgg. 

von Furth P, Lieber HJ), Cotta, Stuttgart]

Maturana H, Varela F (1994) The tree of knowledge: The biological roots 

of human understanding. Shambhala, Boston [deutsch (1987) Der 

Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erken-

nens. Scherz, München]

McCann I, Pearlman L (1990) Psychological trauma and the adult survi­

vor: Theory, therapy and transformations. Brunner/Mazel, New York

McCarthy I (2001) Fifth province re-versings: The social construction of 

women lone Parents‘ inequality and poverty. J of Family Therapy 

23:253-277

McLaren P, Leonard P (1993) Paulo Freire: A Critical Encounter. Rout­

ledge, London

Myerhoff B (1982) Life history among the elderly: Performance, visibili­

ty, and remembering. In: Ruby J (Ed) A crack in the mirror. University 

of Pennsylvania Press, Philadelphia 

Narcotics Anonymous (1988) Narcotics Anonymous Basic Text (5th Ed.) 

World Service Office, Van Nuys, CA

Nataf Z (1996) Lesbians talk Transgender. Scarlet Press, London

No One Is Illegal Vancouver (o.J.) Retrieved December 30, 2008 from 

http://noii-van.resist.ca 

Peltier L (2008) Leonard Peltier Defense Committee, Retrieved March 21, 

2008 from http://www.leonardpeltier.net/ 

Peltier L (1999) Prison writings: My life is my Sundance. St. Martins Grif­

fin, New York

Piercy M (1982) Circles on the Water: Selected Poems of Marge Piercy. 

Knopf, New York

Public Health Agency of Canada (2006) What determines health. Retrie­

ved Sept. 20, 2009 http://www.phac-aspc.gc.ca/ph-sp/determinants/

index-eng.php 

Reynolds V (2002) Weaving threads of belonging: Cultural Witnessing 

Groups. J of Child and Youth Care 15(3):89-105

Reynolds V (2008) An ethic of resistance: Frontline worker as activist. 

Women Making Waves 19(1):5

Reynolds V (2009) Collective ethics as a path to resisting burnout. In­

sights: The Clinical Counsellor‘s Magazine & News, December 

2009:6-7

Reynolds V (2010a) Doing Justice as a Path to Sustainability in Commu­

nity Work. http://www.taosinstitute.net/Websites/taos/Images/PhD 

ProgramsCompletedDissertations/ReynoldsPhDDissertationFeb 

2210.pdf 

Reynolds V (2010b) A Supervision of Solidarity. Canadian J of Counsel­

ling 44(3):246-257

Reynolds V (2010c) Fluid and Imperfect Ally Positioning: Some Gifts of 

Queer Theory. Context (ed. by Association for Family and Systemic 

Therapy, UK) October 2010:13-17

Reynolds V (2010d) Doing justice: A witnessing stance in therapeutic 

work alongside survivors of torture and political violence. In: Raskin J, 

Bridges S, Neimeyer R (Eds) Studies in meaning: Constructivist per­

spectives on theory, practice, and social justice. Pace University 

Press, New York, S. 157-184

Rich A (1980) Compulsory Heterosexuality and Lesbian existence. Signs: 

J of Women in Culture & Society 5: 631-60

Ricoeur P (1970) Freud and philosophy: An essay on interpretation. Yale 

University Press, New Haven, CT [deutsch (1999, 4. Aufl.) Die Inter-

pretation. Ein Versuch über Freud. Suhrkamp tw 76, Frankfurt/M]

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen



140 141

Robinson T (2005, 2nd ed.) The convergence of race, ethnicity, and gen­

der: Multiple identities in counselling. Pearson Education, Boston, 

MA

Sanders C (1997) Re-authoring problem identities: Small victories with 

young persons captured by substance misuse. In: Smith C, Nylund D 

(Eds) Narrative therapies with children and adolescents. Guilford, 

New York, S. 400-422

Sanders C (2007) A poetics of resistance: Compassionate practice in 

substance misuse therapy. In: Brown C, Augusta-Scott T (Eds) Narra­

tive therapy: Making meaning, making lives. Sage Publ., London, 

S. 59-77 

Shay J (1995) Achilles in Vietnam: Combat trauma and the undoing of 

character. Touchstone, New York

Shiva V (2005) Earth democracy: Justice, sustainability, and peace. 

South End Press, Cambridge UK [deutsch 2006: Erd-Demokratie. 

Alternativen zur neoliberalen Globalisierung. Rotpunktverlag, Zürich]

Tamasese K (2001) Talking about culture and gender. In: White C (Ed) 

Working with the stories of women‘s lives. Dulwich Centre Publica­

tions, Adelaide AUS, S. 15-22

Todd N, Wade A (1994) Domination, deficiency and psychotherapy. Cal­

gary Participator, Fall:37-46

Tomm K (1987) Interventive interviewing: II. Reflexive questioning as a 

means to enable self healing. Family Process 26:167-183 [deutsch 

1988. Das systemische Interview als Intervention: Teil II. Reflexive 

Fragen als Mittel zur Selbstheilung. System Familie 1:220-243]

Tomm K (1990) Ethical postures in family therapy. Paper presented at 

the annual meeting of the American Association for Marriage and 

Family Therapy. Philadelphia, PA

Uzelman S (2005) Hard at work in the bamboo garden: Media activists 

and social movements. In: Langlois A, Dubois F (Eds) Autonomous 

media: Activating resistance and dissent. Cumulus Press, Montreal, 

S. 17-27

Wade A (1996) Resistance knowledges: Therapy with aboriginal persons 

who have experienced violence. In: Stephenson PH, Elliott SJ, Foster 

LT, Harris J (Eds) A persistent spirit: Towards understanding abori­

ginal health in British Columbia. Canadian Western Geographical 

Series 31:167-206

Waldegrave C, Tamasese K (1993) Some central ideas in the ‚Just Thera­

py‘ approach. Australian and New Zealand J of Family Therapy 14:1-8

Waldegrave C, Tuhaka F, Tamasese K (1996, June) Family therapy and its 

implications for research and social policy. Keynote address presen­

ted at the Therapeutic Conversations III International Conference on 

Narrative and Solution Focused Therapies. Denver, CO

Warner M (1991) Fear of a Queer Planet. Societal Text 9:3-17

Weingarten K (2003) Common shock: Witnessing violence every day. 

Penguin, New York

Weingarten K (2004) Witnessing the effects of political violence in fami­

lies: Mechanisms of intergenerational transmission and clinical inter­

ventions. J of Marital and Family Therapy 30:45-60

White E (1991) Between suspicion and hope: Paul Ricoeur‘s vital herme­

neutic. J of Literature and Theology 5:311-321

White M (1995) Re-authoring lives: Interviews and essays. Dulwich Cen­

ter Publications. Adelaide, AUS

White M (2000a) Reflections on Narrative practice: Essays and inter­

views. Dulwich Center Publications, Adelaide, AUS 

White M (2000b) Re-engaging with history: The absent but implicit. In: 

White M. (Ed) Reflections on Narrative practice: Essays and inter­

views. Dulwich Centre Publications. Adelaide, AUS, S. 35-58

White M (2002) Addressing personal failure. International J of Narrative 

Therapy and Community Work 3: 33-76

White M (2004) Narrative practice and exotic lives: Resurrecting diversi­

ty in everyday life. Dulwich Center Publications. Adelaide, AUS

Vikki Reynolds, PhD, RCC
e-mail: vr@vikkireynolds.ca 

systeme  2012, Jg. 26 (2): 97-141 V. Reynolds, Dem Burnout durch gerechtes Handeln widerstehen


