RESISTIENDO Y TRANSFORMANDO LA CULTURA DE
LA VIOLACION: UN POSICIONAMIENTO ACTIVISTA
PARA EL TRABAJO TERAPEUTICO CON HOMBRES
QUE HAN EJERCIDO VIOLENCIA

Vikki Reynolds, supetrvisora terapéutica y activista comunitatia, Vancouver, Canada!
Traducido por Ignacio Moreno Fluxa, Instituto de Filosoffa, Universidad Diego Portales”

Este escrito es un intento por establecer una conexién entre un posicionamiento desde el activismo por
la justicia social que apunta a resistir, desmantelar y transformar la cultura de la violacién (Buchwald,
Fletcher y Roth, 2004) que existe dentro de una cultura de violencia mas amplia (hooks, 1984, 2000),
con el trabajo terapéutico con hombres que han ejercido violencia. Esta aproximacion a la resistencia y
la transformacién de la cultura de la violacién requiere de un posicionamiento ético con respecto al
hacer justicia que se apoye en el feminismo, el analisis anti-opresion y la practica decolonial (Reynolds y
Polanco, 2012; Reynolds y Hammoud-Beckett, 2012). Como terapeutas y trabajadorOs comunitariOs,
nuestro trabajo con hombres que ejercen violencia tiene lugar en el contexto de la cultura de la viola-
cién.

Trabajar con individuos hombres que perpetran violaciones, violencia sexual y otras formas de violencia
(similar al trabajo con individuas mujeres que han sobrevivido a violaciones) no aborda necesariamente
el proyecto social de transformar la cultura de la violacién. Si dicho trabajo se centra en el cambio social
en lugar de solo entregar el servicio social necesario (Kivel, 2007), entonces no adapta a las mujeres a la
cultura de la violacién, ni solo rezurce a mujeres individuales, ni vuelve a hombres individuales respon-
sables por contextos sistémicos de violencia. Los hombres que ejercen violencia son responsables indi-
vidualmente por sus acciones, pero no son responsables por si solos de estar en una cultura de la viola-
ci6én dentro de una cultura mas amplia de violencia.

En este articulo abordaré la tensién entre mantener la dignidad y la seguridad de mujeres y nifios al
centro a la hora de trabajar en que los hombres se responsabilicen por su violencia y mantener, al mis-
mo tiempo, la dignidad y humanidad de estos hombres. Nuestro analisis sistémico adopta esta respon-
sabilizacién™ junto con una responsabilizacién colectiva para resistir y transformar la cultura de la vio-
lacién. Este trabajo requiere una sélida supervisién informada por el feminismo y una responsabiliza-
cién para las victimas de la violencia por parte de hombres. El trabajo con hombres que han ejercido
violencia y el trabajo con mujeres victimizadas por la violencia de hombres no tienen por qué competir
entre si, dado que todds podemos resistir y transformar colectivamente la cultura de la violacion.

1 Mas articulos por Vikki, y muchas de sus referencias a continuacion, pueden encontrarse en su sitio web vikkireynolds.ca.

* ignacio.morenof@mail.udp.cl

* Accountability: 1a idea de que alguien puede ser responsabilizable por lo que ha hecho, de que puede exigirsele a alguien que
rinda cuenta de sus acciones. /N. de/ T.]



UN POSICIONAMIENTO ETICO PARA EL TRABAJO: FEMINISMO, DECO-
LONIALISMO Y ANTI-OPRESION

Una postura para el hacer justicia posiciona a 10s terapeutas para responder a nuestro trabajo como
activistas y para trabajar en pos de un cambio estructural socialmente justo, junto con nuestro trabajo
respondiendo al sufrimiento de clientOs individuales. Esto requiere de una resistencia critica contra la
neutralidad y la objetividad (Cushman, 1995) dentro de las profesiones de asistencia. Como practicantes
involucradds en el trabajo de crear sociedades mas justas, no somos neutrales u objetivs sobre la vio-
lacién: estamos en contra. La resistencia critica requiere que desarrollemos un andlisis complejo del
poder y de la opresién que reconozca al contexto social de sociedades injustas como el fundamento de
la violencia de los hombres contra las mujeres. En el trabajo vinculado a la violencia sexual, esto signifi-
ca que resistir y transformar la cultura de la violacién es parte de nuestro posicionamiento ético como
practicantes.

Arribo a este trabajo de resistencia contra la violencia de los hombres sobre los hombros del feminismo
que atiende a las intersecciones del poder: el andlisis feminista que cuestiona no solo el patriarcado, sino
también los modos sistémicos y estructurales en que las mujeres son marginalizadas y victimizadas,
abordando los ambitos de la colonizacién, el racismo, la clase, la religién, el estatus de inmigracion, la

orientacion sexual, el capacitismo y las numerosas formas en que las mujeres son oprimidas.

Como activistas que promueven la practica decolonial (Akinyela, 2002; Razack, 2002; Walia, 2012),
comenzamos con la responsabilizacién con respecto a los pueblos indigenas de los territorios en que
vivimos y trabajamos para toda nuestra organizacién. Como colona blanca, al tiempo que abordo el
trabajo con hombres que ejercen violencia, quiero responder responsablemente a la colonizaciéon y los
pueblos tradicionales de la tierra.

Utilizaré el lenguaje de hombres y mujeres para hablar sobre el impacto de la violencia de los hombres
con miras a una redaccién menos complicada y porque no quiero ensombrecer la responsabilidad de los
hombres por su violencia. Pero reconozco y deseo que quien lea el texto mantenga en mente que los
entendimientos binarios del género que nombran solo a hombres y mujeres borran (Namaste, 2000) las

experiencias y vidas de personas transgénero y de género variante.

LA CULTURA DE LA VIOLACION

Denominar a la violacion una cultura no es un intento por ser provocativa o emotiva, sino un acto de
trasparentar el poder y nombrar la violencia sin eufemismos ni minimizando el lenguaje. La cultura de la
violacién se refiere a la normalizacion de la violencia

sexual y de las practicas sistémicas de inculpacién de las victimas, particularmente mujeres, por ser vio-
ladas (Prochuk, 2014).

Denomino a la violacién una cultura porque una de cada tres mujeres en Canada sera agredida sexual-
mente en su vida (National Status of Women, 1993). En Canad4, 6 a 8% de los casos de violacién son



reportados (Statistics Canada, 1993). Los cargos del 40% de esos reportes son aprobados. Dos tercios
del 40% van a la corte, 1,8% de esos casos terminan en condena y 0,8% de los perpetradores condena-

dos cumplen tiempo de prision.
De acuerdo con las Naciones Unidas (2010):

El porcentaje de mujeres que experimentan violencia sexual al menos una vez en la vida oscila entre alre-
dedor de 4% en Azerbaiyan, 5% en Francia y 6% en Filipinas, a un cuarto o mas mujeres en Suiza (25%),
Dinamarca (28%), Australia (34%), Republica Checa (35%), Costa Rica (41%) y México (44%) (p.13).

Hay gran debate en torno a estas cifras, lo que ensombrece el punto adrede. La muy real amenaza de la
violacién y de otras formas de violencia por parte de hombres sirve para controlar a las mujeres, y eso
no es medido por estas estadisticas. Esto es cierto pese al hecho de que las mujeres no sean victimiza-
das y oprimidas de las mismas formas, por cuanto muchas mujeres, incluyendo mujeres ‘minorizadas’,
marginalizadas, ‘racializadas’, discapacitadas, transgénero y pobres estin en mayor riesgo de violencia
debido a la opresién estructural. (Uso los términos minorizadas, marginalizadas y racializadas con el
propésito de nombrar el poder y la intencién requerida en el proyecto racista y colonial de reconstruir a
la mayorfa de la gente en el mundo como una coleccién de minorias). Cuando un hombre golpea una
pared con el pufio y exige obediencia de parte de su familia, no necesita golpearles. Eso es violencia,

pero no es medida por el estado, ni tampoco responde por ella.

El escrito de la psiquiatra estadounidense Judith Herman (1992) presenta un fundamento necesario
para la mayor parte del trabajo con trauma psicolégico. Herman dice que la agresion sexual es tan pre-
valente que no deberfa ser considerada una conducta desviada, sino que puede ser mas entendible como
conducta conforme a la norma. La terapeuta estratégica argentina-estadounidense Madanes, junto con
Keim y Smelser (1995), cree que el mayor problema social que enfrenta la sociedad es la violencia de los
hombres, en sus formas sistémicas, incluyendo lo que bell hooks (1984, 2000), una educadora negra
radical de Estados Unidos, llama la cultura de la violencia.

Como sociedad les preguntamos a las mujeres por qué no denuncian la violacién, por qué no sacan la
voz, por qué no dejan a los hombres que son abusivos. Les hacemos preguntas a las personas equivo-
cadas. Muchas fuerzas policiales han publicado campafias de concientizacién publica sobre como las
potenciales victimas de violacion deben comportarse, cargandole a las mujeres la responsabilidad de no
ser violadas. Un afiche de la Policia de Sussex en el Reino Unido (Sussex Police, 2011) se titula S¢é inte-

ligente, dile no al sexo que no quieras y date a entender claramente.

¢«Qué tiene que ver eso con la violaciéon? La violacién y el sexo son ambitos completamente distintos:
uno esta en un ambito intimo consensual mientras que el otro es un acto de violencia en que una pet-
sona actda violentamente hacia otra persona porque tiene el poder de hacerlo. Cuando la policia les dice
a las mujeres “dile no al sexo que no quieras”, revela que sistémicamente la policia no puede o no quie-

re notar la diferencia entre el sexo y la violacion.

Las fuerzas policiales y sus consultorOs guardan silencio a la hora de aconsejar a los hombres. Feliz-
mente, las feministas tienen consejos para los hombres. En un afiche titulado Alto a las violaciones: 10



consejos para acabar con las violaciones (Rape Crisis Scotland, 2011), las feministas ofrecen una inver-
sion activista del lenguaje como resistencia. “Si te apeas para ayudar a una mujer cuyo auto se descom-
puso, recuerda no violarla”. “Usa el sistema de amigos. Si no eres capaz de frenarte de agredir sexual-

mente a alguien, pidele a un amigo que se quede contigo cuando estds en publico”.

Datle consejo paralelo a los hombres parece ridiculo y condescendiente, posiblemente insultante, y un
ataque a la cultura de hombres responsables. Esto encaja con lo que Judith Butler (1997) llama “actos
indecibles”. Las mujeres no les dicen a los hombres como actuar. Pero las campafias policiales que les
dicen exactamente las mismas cosas a las mujeres de alguna forma si califican. No hay 10 consejos para
los hombres porque la cultura de la violacién localiza la responsabilidad de no ser violada completa-
mente del lado de las mujeres. La cultura de la violacién ensefia “no seas violada”, no “no violes”, y que
feminismo es la palabra con ‘F”* (The “F” Word Media Collective, 2014).

De acuerdo con 10s terapeutas canadienses basados en respuestas Linda Coates y Allan Wade (2004,
2007), el lenguaje puede ensombrecer la violencia, esconder la resistencia de la victima a la violencia,
esconder las responsabilidades del perpetrador y culpar a las victimas por la violencia. Si consideramos
las cuatro operaciones del lenguaje de Coates y Wade, podemos ver cémo los discursos de la violaciéon y
la violencia sexual ‘invisibilizan’ y hacen desaparecer la resistencia de la victima, al tiempo que ensom-
brecen la existencia de la violencia, como nombrando la violacién como ‘hacer el amor’ o ‘tener sexo’.
A menudo el hombre no esta siquiera presente en la re-narracién de los hechos, como si una mujer
fuera violada pese a que ningin hombre

cometi6 el acto. Culpar a las mujeres por ser violadas es un lugar comun y silencia a muchas mujeres de
nombrar los eventos o a sus atacantes. El lenguaje es utilizado en relacién con la violencia de los hom-
bres de modos que confunden el sexo y la violacién, lo cual es un proyecto del activismo feminista que
esperabamos haber ganado.

El discurso legal aun investiga si la mujer se defiende o no, asumiendo la ausencia de lucha violenta
como consentimiento. Esto borra y hace desaparecer la resistencia de la mujer a la violacién. Toda mu-
jer, nifin, hombre o persona transgénero que es violadO se defiende en un 100%. La resistencia siempre
esta presente cuando hay opresion y la forma que la resistencia de una persona toma estd atada a su
acceso al poder (Wade, 1997; Reynolds, 2010). Cuando un hombre tiene una navaja en tu cuello y dice
“no grites” y td prudentemente te callas, es un acto de resistencia por tu vida. No es ‘no defenderse’ y

no es consentimiento.

MuchOs activistas trabajando por desmantelar la cultura de la violacién creen que los sistemas legales
no pueden proporcionar resguardo de la violacion. Las opciones actuales del sistema legal a la hora de
responder a la violencia sexual tienen defectos, pero son lo que tenemos para trabajar mientras lucha-
mos por opciones mas justas. Encerrar a hombres individuales no desmantela la cultura de la violacién
ni les da seguridad a las mujeres. No me siento segura por que hombres pobres, colonizados y margina-

“ The T’ word (o la palabra con T) es el modo en que, en el inglés, se evita decir fuck (joder), al tratarse de una mala palabra. En la
metafora seflalada por la autora, el feminismo serfa considerado una mala palabra por parte de la cultura de la violacién, una
palabra innombrable. /N. de/T.]



lizados sean encarcelados. Lo que eso consigue es violar la dignidad y la humanidad de otro hombre, y
eso puede ser peligroso para las mujeres, las personas transgénero y otros hombres que tienen menos
acceso al poder. Muchos de los hombres con que trabajo han estado en prisién por extensos periodos

de tiempo y han sido sujetos a institucionalizaciones.

No estamos observando unicamente sistemas legales que de acuerdo con el activista transgénero esta-
dounidense Dean Spade (2011) fueron “formados por y existen para perpetuar el capitalismo, la supre-
macia blanca, el colonialismo y el heteropatriarcado” (pp. 15-16) para resistir y transformar la cultura de
la violacién. Estamos observandonos entre nosotrds como mujeres, hombres responsabilizables y per-

sonas transgénero y de género variante en la comunidad.

El feminismo es para todOs

bell hooks (2000) ensefia que “el feminismo es para todOs”: mujeres, hombres y personas transgénero y
de género variante.

No veo un contflicto entre trabajar con mujeres que han sobrevivido a la violencia por parte de hombres
y trabajar con hombres que han perpetrado violencia contra mujeres. Pese a importantes diferencias, de
ciertas formas es el mismo trabajo. Si experimento una tensién ética en términos de mantenerme a mi
misma responsable en todo mi trabajo frente a las

mujeres y nifis que han sufrido violencia por parte de hombres. El objetivo colectivo en todas las
facetas de este trabajo es resistir, desmantelar y transformar una cultura de la violacién — tener una so-
ciedad en que todOs estén a salvo y sean dignificadds.

C'QU]:E ME POSIBILITA TRABAJAR CON HOMBRES QUE HAN EJERCIDO
VIOLENCIA?

La cultura de los hombres responsabilizables

Creo en la “cultura de hombres responsabilizables” (Reynolds, 2002), lo que significa que creo en que
los hombres pueden y deben elegir ser responsabilizables por su acceso patticular al poder y el privile-
gio de los hombres. No todos los hombres tienen el mismo acceso al poder. Las posiciones sociales que
estan comprometidas en los ambitos de la identidad, tales como la raza, la clase, la educacion, la orien-
tacién sexual, el estatus migratorio y otros lugares tanto de ventaja como de opresién, componen la
complejidad del acceso de un hombre al poder (Crenshaw, 1995).

Tengo el privilegio familiar de estar conectada a hombres no perfectos, pero buenos, y a hombres que
pueden responsabilizarse mutuamente y a hombres que han hecho enmiendas. Mi padre, mis hermanos
y cufiados son padres comprometidos, mis sobrinos son jovenes decentes y amables, y esto amplifica
mi esperanza de que los hombres puedan ser responsabilizables. Esta familia extendida de hombres

responsabilizables y mujeres amorosas y fuertes es un privilegio que me abastece. Me apoyo en esta



creencia y experiencia en la cultura de los hombres responsabilizables a la hora de involucrarme ética y
efectivamente en el trabajo con hombres que usan violencia.

Lecciones del corredor de la muerte

Lo que me posibilita trabajar con hombres que han sido violentos es el activismo en que me involucré
contra la pena de muerte en Estados Unidos mucho antes de ser terapeuta. Me involucté en el trabajo
contra la pena de muerte en HEstados Unidos porque cuando las naciones-Estado matan a sus propiOs
ciudadanOs, pueden matar a 10s inocentes (y lo hacen), asi como criminalizar y ejecutar a oponentes
politicOs y activistas.

Lo que aprendi sobre los hombres bajo pena de muerte es que las personas son mucho mas que lo peor
que hayan hecho (Reynolds, 2010). Los hombres en el corredor de la muerte no son asesinos. Son
hombres que asesinaron a alguien. Son jugadores de tercera base. Son el padre de alguien. Son el hijo de
alguien. Pueden ser

guitarristas. Son poetas. A veces son hombres inocentes, a veces son hombres culpables, pero son seres
humanos, y hay mucho mas en un ser humano que aquel dnico acto que utilizamos para definirles. El
gobierno de Estados Unidos ha ejecutado a gente inocente y liberado a mucha gente inocente del co-
rredor de la muerte antes de sus ejecuciones, a veces tras 20 afios de encarcelamiento (Cohen, 2012).

Todos los hombres en pena de muerte con los que trabajé en Estados Unidos fueron ejecutados.

Uno de esos hombres fue Roger Coleman, quien fue ejecutado en 1992. Coleman habia cometido una
violacién cuando joven y cumplié una sentencia de prisién. El hecho de que fuera culpable de violacién
era utilizado para construir su identidad como un monstruo. Para que una democracia mate a und de
1Os suyOs, es necesario construirld como algo menos que humann, y es por eso que debemos resistir-
nos a utilizar un lenguaje que llame a las personas pedoéfilas o asesinas o violadoras y que cree una cons-
truccion de identidad de un hombre como inhumano. Esto apuntala la pena de muerte y el uso de la
violencia por parte del Estado, de modo que tenemos que desmontarlo en todos los niveles para resis-
tirnos a participar de los asesinatos estatales y de la cultura de la violencia. El hecho de que Coleman
haya sido visto como violador, construido como un monstruo y deshumanizado, es lo que hizo posible
que el Estado lo matara.

Una de las cosas que aun me estremecen es el hecho de que el Estado y el complejo industrial peniten-
ciario cooptaran nuestra resistencia contra la violacién para matar a ese hombre en nombre de la segu-
ridad de las mujeres. No es esto lo que quiere el feminismo. No se hace justicia.

Debemos ser cuidadosOs y criticOs sobre cémo nuestro activismo bienintencionado puede potencial-
mente ser usado para justificar y fortalecer las estructuras a las que nos oponemos (Smith, 2006; Spade,
2011). Por ejemplo, el activismo feminista contra una cultura de la violaciéon ha sido utilizado en algu-
nos contextos para destinar mas recursos a la aplicacién de la ley y al aparato legal, como a tribunales e
investigaciones, nominalmente para la seguridad de las mujeres, en contraste con los amplios recortes a
programas basados en feminismo, tales como refugios, consejerias y defensa juridica.

6



Prestandole atencién al poder

Abordar el poder es menester al trabajar con hombres que perpetran violencia, como en cualquier tra-
bajo terapéutico, porque las profesiones de asistencia estin inmersas en relaciones de poder. Como
terapeuta, yo tengo poder en estas relaciones, y trato de hacer eso publico en lugar de mitigar el poder o
minimizarlo e ignoratlo. Como terapeuta informada por el activismo, busco resistirme a replicar la
opresion. Para abordar el poder es necesario que observemos las intersecciones de

los dominios del poder (Crenshaw, 1995; Robinson, 2005), especialmente al trabajar junto a hombres
pobres, racializados e institucionalizados.

El activista brasilefio por la educacién popular Paulo Freire (1970) denominé didlogo al espacio en que
tiene lugar la practica liberadora, algo que solo puede ocurrir en ausencia de opresién. Si abuso de mi
poder con un hombre, no podemos estar en didlogo. Trabajo principalmente con hombres pobres y
con hombres institucionalizados que no tienen cobijo. Si organizamos nuestro trabajo simplemente en
torno a la responsabilizacién de género de los hombres con respecto al poder patriarcal, entonces ese
cliente tiene que ser responsabilizable para mi. Pero nos encontramos en las intersecciones del poder y
la identidad. Yo tengo techo, soy terapeuta. Cuando me encuentro con un hombre que ha ejercido vio-
lencia en el espacio de terapia, estamos en un ambito en que yo tengo competencias, y él esta alli por-
que, 2 menudo, no puede hacerse cargo de su vida. Esa es una interseccién de poder frente a la que
debo ser responsabilizable.

No parto de una concepcioén del poder que diga que €l es un hombre y ha sido violento, o que yo soy
una mujer que ha sido victima de violencia masculina, de modo que él debe ser responsabilizable frente
a mi. Eso no es util ni provechoso. En el corazén de mi trabajo se halla una postura de amor terapéuti-
co (Tomm, 1990) y de compasién por este hombre junto con compasion y responsabilizacién frente a
la mujer a la que ha victimizado. Si no tuviera amor terapéutico y compasiéon por este hombre y no
creyera en la cultura de hombres responsabilizables, entonces serfa incapaz de hacer este trabajo.

Pienso que una terapia que dafia a 10s clientes es peor que ninguna terapia, por muchas razones, espe-
cialmente porque arrebata la esperanza de que alguin trabajo terapéutico en el futuro pueda ser util. Si
1Os terapeutas causan dafio, ellOs no sufren las consecuencias, pero las mujeres y 10s nifios en la vida de
ese hombre se vuelven mas vulnerables. Esto es especialmente importante porque los hombres con los
que trabajo no se esconden detras del dinero y de los privilegios de la cultura dominante cuando ejercen
violencia; a menudo iran a prision.

Otra competencia requerida al trabajar con hombres que han ejercido violencia es el prestarle atencion
al suicidio, que esta siempre cerca. Como practicantes, necesitamos la capacidad de ‘mantener’ a los
hombres que han ejercido violencia contra mujeres y nifids en este mundo y crear una contencion ética
para el trabajo como parte de una ética de la pertenencia (Richardson y Reynolds, 2012). Pienso que el
odio mata (Reynolds, mimeo) y que el suicidio es un problema social, que no ocurre dentro del paisaje
cerebral de una persona, sino en el mundo social donde se abusa del poder y la gente es lastimada. Al-
gunos hombres con los que he trabajado que han violado y asesinado mujeres creen que su suicidio



serfa justificado por la sociedad y que, de hecho, representaria una condena de muerte no oficial en su
contra. Una ética del hacer justicia me infunde resistencia a la muerte de este hombre y sostener un

analisis del suicidio como un problema social, en oposicién a las ideas psicolégicas que enmarcan el
suicidio como un problema individual por el cual él es el Gnico responsable. La lucha de este hombre
con lo que es llamado suicidio estd influenciada por el odio y por una cultura de la violencia que res-
ponde a los complejos problemas de la violencia contra las mujeres con asesinatos estatales y desviando
recursos que podrian promover la seguridad de las mujeres a mayor financiamiento del complejo indus-

trial penitenciario y del aparato estatal.

En la resistencia contra la cultura de la violencia, necesitamos sostener un analisis del suicidio que se
resista a culpar al individuo por tomar su propia vida, especialmente cuando esa vida le ha sido arreba-
tada. En el trabajo con mujeres que han sufrido violencia sexual, cuandoquiera que una mujer ‘se suici-
da’, entendemos que su muerte estd conectada con las multiples experiencias de violencia y agresion
sexual que ha padecido; cuestiones de opresion tales como el hetero-patriarcado, la supremacia blanca y
la pobreza; y nos resistimos a culpar a la mujer ya sea de la violacién que sufrié o de su muerte.

Responsabilidad personal y responsabilizacion colectiva

Nuestra responsabilizacion colectiva como terapeutas con una ética del hacer justicia nos exige trabajar
con miras a cambiar las estructuras de injusticia social que promueven la cultura de la violacién. Cuando
1Os terapeutas ponen la responsabilidad por la sociedad socialmente injusta sobre los hombros de hom-
bres jovenes individuales, pienso que eso es violencia terapéutica y que no le ayuda a ese joven, ni a la
mujer a la que ha victimizado, ni a las mujeres y nifids a 10s que potencialmente podtia victimizar (Jen-
kins, 1990). Si no ayudamos a este joven que esta dispuesto a hablar con nosotras, de nuevo, las conse-
cuencias no solo seran experimentadas por ¢él, sino también por las mujeres a las que podria victimizar
en el futuro. Todo nuestro sufrimiento estd conectado, tal como todas nuestras liberaciones estan co-
nectadas entre si. Asi que si bien quiero responsabilizar a los hombres en un 100% por lo que hacen, no

son responsables, sin embargo, por el contexto social.

Nuestros jévenes han sido criados en la cultura de la violacion y luego se les responsabiliza como si
ellos hubieran inventado la misoginia. Ellos no inventaron la misoginia ni el patriarcado; estan nadando
en ¢él. Pienso en esto en relacion con mi propia posicién en torno al racismo y la colonizaciéon. No pue-
do decir que sea una persona no-racista — eso serfa una mera pretensiéon de verdad que no podria res-
paldar con hechos. Creci en una sociedad racista en una cultura racista. Soy una persona de piel blanca
de una cultura colonizadora en un territorio que le fue robado a pueblos indigenas, esto es, los pueblos
de las Primeras Naciones, el pueblo métis y el pueblo inuit, a través de la invasion, la ocupacion, el ge-
nocidio y la asimilaciéon (Hill, 2010). El territorio estd empapado de la sangre de los pueblos indigenas

en Canada, frente a lo cual no ha habido responsabilizacion.

¢Coémo puedo pretenderme no-racista en este territorio?



Lo maximo que puedo pretender es adoptar una posicion contra el racismo, la colonizacién y el
genocidio. Si lo tengo establecido como una intencién y en un momento dado me esfuerzo por no ser
racista, puede que lo consiga — pero en cuanto baje la guardia o no le preste atencién al racismo, lo
replicaré. ;Cémo puedo esperar que un quinceafiero haga mas que eso y no replique la cultura de la
violacién y la cultura miségina que conforma la sociedad en la que nada y respira? ¢Y qué tendria de

justo dejatlo solo y responsabilizarlo individualmente por eso?

Cuando trabajo con hombres que han sido violentos y jovenes que han sido sexualmente coercitivos,
por ejemplo, no comienzo responsabilizindolos por la violencia. Les pregunto dénde aprendieron
sobre violencia. Nunca he conocido a un hombre que haya inventado la violencia. Todos los hombres
con los que he trabajado primero fueron victimas de violencia, particularmente por parte de hombres.
Experimentaron violencia en el cuerpo. Asi es como fueron adiestrados en las ideas de la violencia. Asi
que debemos partir por aqui.

Responsabilizacion para las mujeres y 10s nifi0s victimizadOs por hombres que ejercen violencia

Mantener el trabajo con hombres que han ejercido violencia responsabilizable frente a las mujeres y
nifios a quienes los hombres han victimizado es complicado y exige que 1Os practicantes creen estructu-
ras de responsabilizacién individual y organizacional. En mi trabajo con hombres que han ejercido vio-
lencia, mantengo cerca a las mujeres y nifids victimizadOs por la violencia del hombre. Traigo conmigo
a la sala a estas mujeres y nifios, metaféricamente. Cuando estoy conversando con el hombre, me cues-
tiono reflexivamente como evaluarfa la mujer mi conversacién terapéutica. ;Cémo estoy honrando y
dignificando a Julie en mi esfuerzo por dignificar a Joe? Podemos mantener estas cosas en tensién: no
es lo uno o lo otro. Nuestro trabajo con hombres que han ejercido violencia puede sernos de ayuda a
todds si es responsabilizable frente al proyecto mayor de resistir, desmantelar y transformar la cultura

de la violacion.

Estas cuestiones pueden ser utiles para enmarcar las respuestas individuales y organizacionales a las

estructuras de responsabilizacién en el trabajo con hombres que han ejercido violencia:

= :De qué forma mi trabajo con un hombre individual es responsabilizable frente a las personas con
las que ha sido violento? ;Cémo contribuye mi organizacion a esta responsabilizacién?

= Personalmente, ¢de qué forma le presto atencién a esta responsabilizacion?

= :De qué forma es nuestro trabajo dirigido o informado por las mujeres y nifios victimizadds por
los hombres que ejercen violencia? ¢Qué estructuras de responsabilizacién podemos crear para
que este trabajo sea mas cercanamente responsabilizable frente a las mujeres y nifidls que han su-

frido esta violencia?

= Personal y profesionalmente, ¢de qué manera estoy resistiendo a la cultura de la violacién? ¢De qué
forma estd mi organizacién, cuerpo profesional, disciplina, practica privada, facultad de capacita-
cién/ensefianza resistiendo a la cultura de la violacién? ¢Cémo puedo impactar el trabajo en todos
estos ambitos de modo que sea mas responsabilizable?



= :Quién solidariza conmigo en la resistencia a la cultura de la violacion en estos ambitos profesio-
nales? ¢Quiénes son mis aliados? ¢Qué acceso al poder tenemos en estos dominios mediante el
cual podamos promover el trabajo duro y ético para resistir a la cultura de la violacién?

= :Estamos siendo mas rigurosOs llevando las cuentas de las fuentes de financiamiento que llevando
la responsabilizacion frente a las victimas de violencia masculina? Si es asi, scémo podemos resis-
tirnos frente a esto y qué personas/comunidades/organizaciones pueden ayudarnos a alinear éti-

camente nuestras practicas con nuestra ética?

El siguiente es un ejemplo de como se ve en la practica el ser responsivOs y mantener nuestro trabajo
responsabilizable frente a las mujeres. Trabajé como supervisora de un centro para sobrevivientes de
tortura. Se me acercaban mujeres racializadas, mujeres refugiadas, mujeres migrantes y mujeres en busca
de asilo y me decfan “usted es blanca, sabe hablar en su idioma de un modo en que la escuchan. Necesi-
tamos que hable con la policia sobre el hecho de que deben entender que los hombres que son victimas
de violencia politica y de tortura no estin necesariamente golpeando a sus esposas cuando un vecino
llama a la policia”.

Estas mujeres me decfan que ellas nunca llamarfan a la policfa por protecciéon. Es una sefial de privilegio
el pensar que si llamas a la policia su primer interés es tu seguridad. Muchas personas nunca tienen ese
privilegio, en particular las personas pobres, las personas racializadas y minotirizadas y quienes buscan
asilo. Estas mujeres explicaban que a veces lo que ocurrfa era una analepsis o una experiencia
psicologica basada en la violencia politica y la tortura que el hombre habia sufrido. La policia lo ve
como un caso de violencia doméstica, que las mujeres describen como algo mucho mds complicado que
eso. Si presentan cargos contra el hombre, podria perder su asilo o su estatus de refugiado y toda la

familia sufre.

SUPERVISION RESPONSABILIZABLE INFORMADA DESDE EL FEMINIS-
MO

Los hombres que ejercen violencia deben ser responsabilizables frente a las mujeres y nifios victimi-
zadOs por la violencia masculina. L.Os terapeutas y las organizaciones que trabajan con hombres que
han ejercido violencia necesitan crear estructuras de responsabilizacién frente a estas mujeres y nifids
en su trabajo. También es necesaria la supervision informada desde el feminismo por parte de mujeres
que tengan el coraje moral de desafiar incluso las mejores intenciones de terapeutas hombres responsa-
bilizables. Lo que se necesita es un ajuste de cuentas con el privilegio masculino, que segin podemos
predecir, serd molesto, y posiblemente el malestar sea necesario (KKumashiro, 2004). La trabajadora
social critica canadiense Barbara Heron (2005) describe la “doble comodidad” como la comodidad que
sigue al acto de nombrar nuestro acceso al privilegio, como el poseer privilegio masculino, y luego no
hacer nada para mitigarlo. La supervision critica necesitard interrumpir esta doble comodidad con invi-
taciones a tomar acciones que requieren mas que solo nombrar el privilegio, y presentar vinculos direc-
tos entre el trabajo terapéutico y la resistencia y el desmantelamiento de la cultura de la violacion.

10



Las siguientes preguntas son ttiles para la supervisién informada desde el feminismo en el trabajo con

hombres que han ejercido violencia:

¢Cémo estoy sosteniendo la seguridad de las mujeres y 10s nifios con los que este hombre ha sido
violento al centro de este trabajo?

¢Cémo estoy abordando la cultura de la violacién en mi trabajo con este hombre que ha ejercido
violencia? ¢De qué manera me influencian en este trabajo las complejas concepciones del poder y
un analisis informado desde el feminismo?

¢Cémo estoy abordando mi propio acceso al poder y privilegio masculinos en este trabajo? ;Sobre
quién me estoy apoyando para hacer este dificil trabajo?

¢Coémo me mantengo abiertd a la critica y a la posibilidad de que mi practica revele algo més que la

responsabilizacién frente a las mujeres victimizadas por el ejercicio de violencia de este hombre?

¢A qué puedo ponetle atencion que pueda darme a entender si estoy trabajando de modos que no
estan en linea con mis compromisos con hacer un trabajo de responsabilizacién informado desde
el feminismo?

¢Qué estoy haciendo para resistir, transformar y acabar con la cultura de la violacién? ¢En mi

trabajo, en mis comunidades, en otros aspectos de mi vidar

Género del terapeuta

Johnella Bird (2000), una terapeuta neozelandesa feminista ¢ informada por la narrativa, ensefla que

cuando les pregunta a los hombres qué quieren, ellos dicen que quieren relaciones justas y equitativas y

luego ella los sostiene.

Quiero honrarlos y dignificarlos. Y porque soy mujer, creo estar bien dotada (Bird, 2006) para hacerlo.

Estas son preguntas utiles que puedo preguntatles a los hombres:

¢Coémo es para ti poder sentarte en esta conversacién dificil conmigo como mujer y admitir que

has ejercido violencia contra mujeres?

¢Qué dice de ti como hombre el que vayas a tener esta conversaciéon conmigo, una mujer? ¢Como
podrian influir nuestros distintos géneros en lo que puedes o no decir en nuestro trabajo juntOs?

¢Bstoy lo suficientemente a salvo contigo en esta conversacion? ¢Qué sabes sobre ti mismo que te
hace confiar en que puedes ser un hombre lo suficientemente seguro en una conversacion dificil
con una mujer?

¢Crees que sea posible que ti y yo podamos crear una relacién respetuosa para todo nuestro traba-
jo junts? Como hombre, ¢qué necesitards para mantenerte respetuoso con una mujer terapeuta
cuando hablemos de tus acciones violentas contra otras mujeres y nifics?

11



= Sitdy yo pudiéramos tener una relacion respetuosa, ¢qué podria decir eso sobre quién eres o pue-

des ser como hombre en relaciones con mujeres?

Cuando comencé como terapeuta trabajando con hombres jévenes que habian ejercido violencia contra
sus madres, habfa dudas sobre si las mujeres terapeutas podrian o no hacer este trabajo efectiva y éti-
camente. No creo que sea nuestro género lo que nos califica para el trabajo, sino mas bien nuestro po-
sicionamiento ético y nuestro analisis politico informado por el feminismo.

Pienso que es posible que terapeutas hombres sean terapeutas éticos y utiles para mujeres que han
sufrido violencia masculina. He supervisado algunos hombres responsabilizables que trabajan como
consejeros en materia de drogas y acohol, y algunas de sus clientas eran mujeres que habian sido
victimizadas por violencia masculina a lo largo de su vida. Estos hombres tenian ese frio miedo en la
barriga de que, como terapeutas, iban a transgredir a estas mujeres que habian sido victimizadas por
hombres. Pienso que ese frio miedo en la barriga, ese terror que tienes de que podtias causarle dafio a
una mujer, es un recurso para los terapeutas hombres, y que de hecho es necesario trabajar
reponsabilizablemente en esta situaciéon (Reynolds, 2014). Estos hombres respondian a esto buscando

supervision terapéutica informada por el feminismo.

Supervision viviente

Nuestra ‘supervision’ mas fidedigna y util proviene de nuestrOs clientes. A pesar de nuestras mejores
intenciones y de nuestra capacitacién comprometida, pienso que aprendemos nuestro trabajo sobre la
espalda de nuestrOs clientes. Utilizo un proceso que denomino Supervisiéon Viviente (Reynolds, 2014)
para centrar al cliente como el experto en la relacidn terapéutica, y para proporcionar una estructura de
responsabilizacion para los terapeutas hombres que trabajan con clientas mujeres que han experimenta-

do violencia masculina.

En la Supervisién Viviente tengo una conversaciéon con el terapeuta hombre y con la clienta, la mujer
que ha sufrido violencia masculina. El terapeuta estd en posicion de escucha, y como supervisora, en-
trevisto a la clienta. Indagamos sobre la relacién terapéutica, y pregunto de qué manera ha sido util la
relacién terapéutica, los modos en que no ha sido util, y de entre las cualidades que el terapeuta trae al

trabajo, cudles considera la mujer que son utiles para ella.

Luego entrevisto al terapeuta sobre la relacion, preguntando qué ha traido la mujer para volverla util,
reconociendo que nuestrOs clientes nos hacen mejores terapeutas si estamos abiertds a escuchar sus

respuestas al conversar.

Le pregunto al hombre sobre sus esperanzas para la mujer y sobre cualquier experiencia vivida de la que
haya sido testigo que apuntale esas esperanzas. Pregunto sobre sus respuestas a la conversacion de la
mujer y qué significado tiene para él, dando espacio a que el terapeuta reconozca la ‘supervisioén’, exper-
tise y critica ofrecidas por la clienta.

En una situacién la conversacion de Supervision Viviente reveld que esta era la primera relacién con un
hombre que la clienta podia recordar en que habia sido respetada y el hombre no habia actuado inapro-

12



piadamente ni la habia transgredido de algin modo. De hecho, ¢l habia sido muy cuidadoso al abrirle la
puerta, pero siempre pasando él primero para que ella no tuviera preocuparse de que le estuviera ojean-
do el cuerpo. Segun ella recuerda, este es el primer hombre que haya mantenido su dignidad y cuidado
al centro de la relacién. No habfa estado en una relaciéon como esta. Esto no quiere decir que esté segu-
ra en el mundo, ni es una razén para aplaudir o estatle agradecida al terapeuta por una conducta decen-
te y respetuosa, pero muestra que hay una cultura de hombres responsabilizables. No todos los hom-
bres te haran dafio. El mundo no es un lugar del todo pavoroso al que no perteneces.

Las mujeres pueden trabajar con hombres que han ejercido violencia, y los hombres pueden trabajar
con mujeres que han experimentado violencia masculina dentro de estructuras de supervision informa-
da por el feminismo y practicas de responsabilizacion. No es nuestro género lo que nos califica para
nuestro trabajo, pero tampoco deberfa descalificarnos. LOs trabajadorOs de género variante o trans-
género también pueden trabajar efectivamente entre géneros porque estan bien posicionadOs para
transgredir y desgarrar los roles normativos de género que sostienen al patriarcado y la cultura de la
violacion.

Como practicantes orientadOs por la justicia social, debemos enfrentar la opresiéon en todos sus
ambitos. El patriarcado estd apoyado por binarismos fijos de género, ‘hombre’ y ‘mujer’, que
‘invisibilizan’ a las personas transgénero y de género variante, y vigilan la performance de género de qué
conducta esta permitida, sentando las bases tanto para la cultura de la violencia como para la cultura de
la violacién. Las personas queer y sexualmente variantes experimentan una homofobia que opera en
conjunto con el patriarcado para vigilar la heteronormatividad y castigar a quienes la transgreden. La
resistencia trans y queer le da mas espacio a las personas de género y sexo variante ubicadas en los
margenes del poder, sacude los cimientos del patriarcado de modos complejos, y nos da mas espacio a
todOs nosotras (Spade, 2011).

CONCLUSION

El trabajo con hombres que han ejercido violencia requiere de supervision informada por el feminismo,
responsabilizacién frente al poder y la habilidad de tener compasién y de sostener la dignidad del hom-
bre con la que estas trabajando junto con la compasion y responsabilizacion frente a las mujeres y nificis
contra 10s que ha ejercido violencia.

No veo como proyectos en competencia mi trabajo activista y profesional contra la violacién y apoyan-
do a mujeres que han sufrido violencia masculina y mi trabajo con hombres que han ejercido violencia,
aunque hay una tensién al sostener ambos espacios. Hay complejidades involucradas en la practica de
una politica de resistencia en “una era de cooptacién e incorporacion” (Spade, 2011, p. 34), y podemos
quedar atrapadOs en la competencia por recursos escasos que ponen en mutua contra a los servicios
para hombres y aquellos para mujeres. Esta situacién nos configura como perrs bajo la mesa peleando

port los huesos.

13



Nuestro analisis y activismo deben adoptar modos de abordar todas las facetas de la violencia masculina
sin replicar la competencia entre hombres y mujeres. Como activista, sigo trabajando en el intento de
cambiar las estructuras opresivas que promueven la cultura de la violacién. Es complicado, dificil y a
veces doloroso mantener estas cosas en tensiéon — un cuidado compasivo por hombres que han sido
violentos junto con una responsabilizacion compasiva y dignificada frente a las mujeres que han sido
victimizadas por violencia masculina. Pero como dicen 10s activistas, podemos caminar y mascar chicle.
Nuestro proyecto colectivo como practicantes mujeres, hombres y de género variante es visualizar
otros mundos posibles y mantener responsabilizables todas las facetas de nuestro trabajo para resistir,

desmantelar y transformar la cultura de la violacion.

DEDICATORIA

Respeto, honor y amor a las mujeres de mi familia extendida y familia por eleccion que me han apoyado en mi vida y
trabajo: para mis bermanas Susie y Nancy; y especialmente para nuestra madre, Joan Manuel Reynolds, quien es nuestra
roca y profesora de un tipo de feminismo basado en la fortaleza, la inteligencia y el coraje moral.

AGRADECIMIENTOS

Este trabajo y la escritura ocurrieron en los territorios indigenas de las naciones musqueam, skxwu-
mesh-ulh uxwuhmixw (pronunciado squamish) y tsleil-waututh, que nunca se rindieron. Este trabajo es
profundamente colaborativo y le debe mucho a una diversidad de activistas, terapeutas y trabajadorOs
comunitaris. Saludo especialmente a la diversidad de mujeres en WAVAW (Women Against Violence
Against Women; Mujeres Contra la Violencia Contra las Mujeres), el centro de crisis de violacién en el
que soy supervisora de consejerfa. Estas mujeres me han educado, desafiado, criticado y transformado.
Aprecio a Magin Payet Scundellari por su habilidosa transcripcion.

Este articulo se enmarca en mi participacién en un panel titulado Trabajando con hombres que ejercen
violencia, que fue creado y habilidosamente facilitado por Maria Losurdo, Directora del Programa de
Capacitacion y Desarrollo de Trabajadorts Familiares en Nueva Gales del Sur, Australia. Mi gratitud y
respeto a 1O0s otrOs panelistas: Ivan Clarke, Eric Hudson y Mary-Jo McVeigh. Gracias a Irene Tsepno-
poulos-Elhaimer, Sekneh Hammoud-Beckett y Peter Navratil por lecturas cuidadosas y constructivas,

que hicieron de este un articulo mas util y responsabilizable.

REFERENCIAS

Akinyela, M. (2002). De-colonizing our lives: Divining a post-colonial therapy. The International Journal of Narrative
Therapy and Community Work, 2, 32-43.

Bird, J. (2000). The heart’s narrative: Therapy and navigating life’s contradictions. Auckland, Nueva Zelanda: Edge Press.

Bird, J. (20006). Constructing the narrative in supervision. Auckland, Nueva Zelanda: Edge Press.

14



Buchwald, E., Fletcher, P., y Roth, M. (1993). Transforming a rape culture. Mineapolis: Milkwood Editions.

Butler, J. (1997). Excitable speech: A politics of the performative. Nueva York, NY: Routledge.

Coates, L., y Wade, A. (2004). Telling it like it isn’t: Obscuring perpetrator responsibility for violence. Discourse and
Society, 15, 499-526.

Coates, L., y Wade, A. (2007). Language and violence: Analysis of four discursive operations. Journal of Family
Violence, 22, 511-522.

Cohen, A. (2012, 14 de mayo). Yes America we have executed an innocent man. The Atlantic. Recuperado de
http:/ /www.theatlantic.com/national/archive/2012/05/yes-ametica-we-have-executed-an-innocent-
man/257106/

Crenshaw, K. (1995). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of
colour. En K. Crenshaw, G. Gotanda, G. Peller, y K. Thomas (eds.), Critical race theory: The key writings that formed
the movement (pp. 357-383). Nueva York, NY: The New Press.

Cushman, P. (1995). Constructing the self, constructing America: A cultural history of psychotherapy. Reading, MA: Addison
Wesley.

The “F” Word Media Collective. (2014). The “F” word. Recuperado de http://www.coopradio.org/content/ f-

word.
Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. Nueva York, NY: Continuum.
Herman, J. (1992). Trauma and recovery. Nueva York, NY: Basic Books.

Heron, B. (2005). Self-reflection in critical social work practice: Subjectivities and the possibilities of resistance.
Journal of Reflective Practice, 6(3), 341-351.

Hill, H. (2010). 500 years of Indigenons resistance. Vancouver, Canada: Arsenal Pulp Press.
hooks, b. (1984). Feminist theory: From margin to center. Cambridge: South End Press.
hooks, b. (2000). Feminism is for everybody: Passionate politics. Cambridge: South End Press.

Jenkins, A. (1990). Invitations to responsibility: The therapentic engagement of men who are violent and abusive. Adelaida: Dul-
wich Centre Publications.

Kivel, P. (2007). Social service or Social change, en INCITE! Women of color against Violence (eds.), The Revo-
lution will not be funded: Beyond the non-profit industrial complex (pp. 21-40). Cambridge, MA: South End
Press.

Kumashiro, K. (2004). Against commonsense: Teaching and learning towards social justice. Nueva York, NY: Routledge.

Madanes, C., Kleim, J., y Smelser, D. (1995). The violence of men: New techniques for working with abusive families: A
therapy of social action. San Francisco, CA: Jossey-Bass.

Namaste, V. (2000). Invisible lives: The erasure of trans-sexnal and transgendered people. Chicago, IL: University of Chicago
Press.

National Status of Women. (1993). Evaluation report of the women’s program (Appendix B). Recuperado de www.swc-
cfc.ca/account-resp/ pt/wpeval-evalpf/wpe-epf-eng.pdf

15



Prochuk, A. (2014). What is rape culture? Recuperado de www.wavaw.ca/what-is-rape-culture/

Rape Crisis Scotland. (2011). Stgp rape: 10 top tips to end rape. Recuperado de
http:/ /www.rapecrisisscotland.org.uk /workspace /uploads/files /rcs Btopten Dposta4fin.pdf

Razack, N. (2002). Transforming the field: Critical antiracist and anti-oppressive perspectives for the human service practicum.
Halifax: Fernwood Publishing.

Reynolds, V. (mimeo). Hate kills: A social justice response to “suicide”. En J. White, J. Marsh, M. Kral, y J. Morris
(eds.), Critical Suicidology: Towards creative alternatives. Vancouver, BC: University of British Columbia Press.

Reynolds, V. (2002). Witnessing threads of belonging: Cultural Witnessing Groups. Journal of Child and Youth Care,
5(3), 89-105.

Reynolds, V. (2010). Doing justice: A witnessing stance in therapeutic work alongside survivors of torture and
political violence. En J. Raskin, S. Bridges, y R.

Neimeyer (eds.), Studies in meaning 4: Constructivist perspectives on theory, practice, and social justice. Nueva York, NY: Pace
University Press.

Reynolds, V. (2014). Centering ethics in therapeutic supervision: Fostering cultures of critique and structuring
safety. The International Journal of Narrative Therapy and Community Work, 1, 1-13.

Reynolds, V. y Hammoud-Beckett, S. (2012). Bridging the worlds of therapy and activism: Intersections, tensions
and affinities. Infernational Journal of Narrative Therapy and Community Work, 4, 57-61.

Reynolds, V. y polanco, m. (2012). An ethical stance for justice-doing in community work and therapy. Journal of
Systemic Therapies, 31(4), 18-33.

Richardson, C., y Reynolds, V. (2012). “Here we are amazingly alive”: Holding ourselves together with an ethic of
social justice in community work. International Journal of Child, Youth and Family Studies, 1, 1-19.

Robinson, T. (2005). The convergence of race, ethnicity, and gender: Multiple identities in counselling (2a ed.). Boston, MA:
Pearson Education.

Smith, A. (2006). Heteropatriarchy and the three pillars of white supremacy: Rethinking Women of Color Orga-
nizing. En INCITE! Women of Color Against Violence (eds.), Color of Violence: The INCITE! Anthology (pp. 66-73).
Cambridge, MA: South End Press.

Space, D. (2011). Normal life: Administrative violence, critical trans politics, and the limits of law. Brooklyn, NY:
South End Press.

Statistics Canada. (1993). Juristat: Canadian Centre for Justice Statistics. N° de catalogo 85-002-XIE, 79(3).
Sussex Police. (2011). Be smart. Recuperado de http://www.psni.police.uk/be_smart_female_postcard.pdf

Tomm, K. (1990). Ethical postures in family therapy. Articulo presentado en la reunién annual de la American Asso-
ciation for Marriage and Family Therapy. Filadelfia: PA.

United Nations (2010). Violence against women. Recuperado de
http://unstats.un.org/unsd/demographic/products/Wotldswomen/WW2010 Report_bychapter(pdf)/Violence
against women.pdf

16



Wade, A. (1997). Small acts of living: Everyday resistance to violence and other forms of oppression. Journal of
Contemporary Family Therapy, 19(1), 23-40.

Walia, H. (2012). Decolonizing together: Moving beyond a politics of solidarity toward a practice of decolonization. Recuperado
de http://btiatpatchmagazine.com/articles/view/decolonizing-together

17



COMO CITAR ESTA TRADUCCION

Formato APA:

Formato Chicago:

Reynolds, V. (2014) Resisting and transforming rape culture: An activist stance for
therapeutic work with men who have used violence (Ignacio Moreno Fluxa, trad.). The
No to Violence Journal, primavera de 2014, 29-49.

Reynolds, Vikki. “Resisting and transforming rape culture: An activist stance for thera-

peutic work with men who have used violence”. Traducido por Ignacio Moreno Fluxa.
The No to Violence Journal, primavera, 2014: 29-49.

18



