UN POSICIONAMIENTO ETICO PARA EL HACER JUSTICIA
EN EL TRABAJO Y LA TERAPIA COMUNITARIOS

Vikki Reynolds®, City University of Seattle, Vancouver, Canada
Con una respuesta de marcela polanco

Traducido por Ignacio Moreno Fluxa, Instituto de Filosofia, Universidad Diego Portales”

Este escrito ilumina un posible posicionamiento para una ética del hacer justicia como un marco para el trabajo y la
terapia comunitarios. Esta aproximacion al bacer justicia se presenta como un proyecto imperfecto, y si bien es in-
completo y necesariamente presenta fallas, ha sido ditil para grupos de trabajadors que luchan por ejercer su pricti-
ca mds en linea con nuestros compromisos colectivos con la_justicia social. Esta aproximacion es profundamente cola-
borativa e informada por la préctica decolonial y el activismo contra la opresion. Describiré las intenciones que guian
este posicionamiento, que incluyen la lucha por centrar la ética, practicar la solidaridad, abordar el poder, fomentar
la sustentabilidad colectiva, enfrentarse criticamente al lenguage y estructurar la seguridad. Incluso una orientacion
imperfecta hacia el hacer justicia puede abrir nuestro trabajo a transformaciones para nosotrQs mism0s, la gente con
la que trabajamos y nuestras comunidades y sociedad, y ofrecer el potencial de experimentar la zambullida social.
Este articulo se enmarca en una charla efectnada en la Conferencia Vientos de Cambio que se realizd en Ottawa,
Ountario, en junio de 2012. Agradezco al pueblo algonguino, en cuyos territorios nos reuninos.

Finalmente, marcela polanco (2011), quien describe su trabajo como una terapia de la solidaridad, ofrecerd una re-

Slexcion sobre mi posicion para una ética del hacer justicia.

Mi trabajo es profundamente colaborativo e informado por décadas de solidaridad con activistas de
accion directa, y en particular por mi trabajo con sobrevivientes de tortura en varios paises, e incluyo
aqui a los pueblos indigenas que han sobrevivido a la violencia politica de lo que se denomina “escuelas
residenciales”. He sido informada y transformada por mi trabajo. Este trabajo proviene de una postura
decolonial y contra la opresion, lo que no quiere decir que sea cotrecto o seguro. Acepto este trabajo

como un proyecto anti-perfeccion.

Les invito a examinar el posicionamiento para el hacer justicia que propongo y ver en dénde hay puntos
de conexién en nuestro trabajo, y en dénde estamos en solidaridad imperfecta. También me gustaria
que se aferraran a las importantes diferencias en nuestro trabajo. Hay muchos caminos para hacer justi-
cia y si bien delinearé el mio, yo respeto los de ustedes. En mi trabajo promoviendo el cuidado, la sus-

1 Siento una gratitud por la imperfecta solidaridad de las asociaciones de activistas, colegas y “clientes” que a lo largo de varias
décadas han informado este trabajo. Mi respeto continuo a David Paré, quien me invitd a esta charla y quien continuamente
me ha abierto un espacio en la tensa relaciéon que tengo con la academia. Como siempre, un sentido agradecimiento a mi edito-
ra, Coral Payne, quien sigue volviendo accesibles ideas complejas. Esta escritura tuvo lugar en territorios indigenas expropia-
dos, quienes nunca se rindieron.

Dirigir correspondencia a Vikki Reynolds, PhD, RCC, c/o City University of Seattle, Vancouver, Canadd, Suite 310, 789 W.
Pender St., Vancouver, BC V6C 1H2, Canadi. Email: reynolds.vikki@gmail.com

* ignacio.motenof@mail.udp.cl / https://diseminaciontr.blogspot.com

* El sistema de escuelas residenciales indias era una red de internados para nifios indigenas fundada por el gobierno canadiense
con el objetivo de alejarles de las influencias culturales de sus propios pueblos e incorporatles a la cultura canadiense dominan-

te. /N. del T.]


https://diseminaciontr.blogspot.com/

tentabilidad y la utilidad de los equipos de trabajadorOs y terapeutas comunitarids, me pregunto recu-
rrentemente estas preguntas: ¢Co6mo mantenernos vivOs y utilds trabajando en contextos de injusticia
social? ¢Como hacer este trabajo en concordancia con nuestra ética colectiva (Reynolds, 2009) y nues-
tros compromisos con la justicia social? ;Cémo aferrarnos a la solidaridad en contextos politicos que
nos ponen en mutua contra? ;Cémo experimentar colectivamente la sustentabilidad y la transformacién
a lo largo del tiempo? Mi respuesta a estas preguntas reflexivas que mantengo cerca, con las que lucho,
que nunca respondo del todo y que nunca callo, es una ética del hacer justicia.

Nuestro trabajo tiene lugar en contextos que carecen de justicia social porque no hemos entregado una
sociedad justa. Los problemas de salud mental, de adiccién y de trauma son medicalizados e higieniza-
dos en un lenguaje que esconde el sufrimiento humano y los agravios a la dignidad. Como trabajadorOs
y clientOs, estamos colectivamente en contra de la privatizacién del dolor y de la criminalizacién del

sufrimiento, como la criminalizacién del no tener techo, de la pobreza y del disenso.
bell hooks (1994) evoca una apasionada solidaridad cuando escribe:

Llegué a la teorfa porque estaba sufriendo — el dolor era tan intenso en mi que no podia seguir vi-
viendo. Llegué a la teorfa desesperada, queriendo comprender — aprehender lo que ocurria alrede-
dor y dentro de mi. Sobre todo, queria que la herida desapareciera. Asi, vi en la teoria un lugar de
sanacion. (p. 59)

Inspirada por hooks, reconoci que teorizar es necesario para el activismo, lo que me llevé a la teoria
feminista, queer y anarquista. En la actualidad también estoy envuelta en la practica decolonial y la poli-
tica trans critica. Pero la teorfa tiene limites. La teorfa liberadora es fabulosa, pero no hemos cumplido
las promesas de una sociedad justa (Tuhiwai Smith, 1999). También estoy informada por el tedrico
anarquista estadounidense Noam Chomsky (2005), quien escribe:

La accién social no puede esperar una teorfa del hombre [sic] y la sociedad firmemente establecida,
ni la validez de esta dltima puede estar determinada por nuestras esperanzas y juicios morales. Las
dos —especulacion y accién— deben progresar lo mejor que puedan, mirando hacia adelante al dia
en que la investigacién tedrica provea una gufa firme para la lucha interminable, a menudo maca-

bra, pero nunca sin esperanza, por la libertad y la justicia social. (p. 116)

Construir una sociedad justa es una responsabilidad colectiva que requiere que 10s trabajadores de la
primera linea se vuelvan activistas por el cambio social, tanto en su trabajo con clientOs como en sus
vidas. La justicia social incluye todos los ambitos de la vida social. Estd mas alla del alcance mas estre-
cho de los derechos humanos y los sistemas de justicia, que principalmente sostienen leyes. La auto-
ra/activista india Arundhati Roy (2005), habla sobre ataques a la justicia social y establece importantes
distinciones entre la justicia social y los derechos humanos:

Hoy no es simplemente la justicia propiamente tal, sino la idea de justicia la que esta bajo ataque.
La embestida contra secciones fragiles y vulnerables de la sociedad es a la vez tan completa, tan
cruel y tan inteligente —abarcandolo todo y sin embargo especificamente dirigida, descaradamente
brutal y sin embargo increiblemente insidiosa— que su mera audacia ha erosionado nuestra defini-

cién de justicia. Nos ha forzado a bajar nuestros sitios y a disminuir nuestras expectativas. Incluso



el bienintencionado, expansivo, magnifico concepto de justicia esta siendo gradualmente sustituido
por el discurso reducido y mucho mas fragil de los ‘derechos humanos’. (p. 331)

El activista trans Dean Spade (2011) habla sobre los limites de los derechos humanos, particularmente
en el activismo cuando los privilegios legales se vuelven centrales. Un buen ejemplo de ello es la lucha
pot el matrimonio gay. Se entiende que estamos trabajando por los derechos humanos gays y lésbicos,
pero el mensaje es que volveremos por ustedes mas tarde, amigOs trans y de género variante. Esto for-
ma parte de un discurso de derechos humanos por goteo. Spade (2011) dice que la justicia social gotea
hacia arriba. La gente en los margenes crea mas espacio para todds. Los esfuerzos por la justicia social
que trabajan por mejorar las opciones de vida de personas mas marginalizadas, como madres solteras
lesbianas, indocumentadas, racializadas en situacién de pobreza, mejoran la justicia social para hombres

blancos gays con privilegios econémicos. Pero a la inversa no es asi.

Spade (2011) ilustra cémo la teorfa critica de la raza, el feminismo de mujeres de color, la teorfa queer y
los estudios criticos de discapacidad ponen de relieve la inefectividad del principio de discriminacién
como método para identificar y abordar la opresién, y cémo las ideas de igualdad son a menudo herra-
mientas para mantener estructuras sociales injustas. Parte de las complejidades involucradas en la
practica de una politica de resistencia en lo que Spade (2011) llama “una era de cooptacién e incorpora-
cion” (p. 34) exige que reconsideremos los supuestos de los derechos humanos y de las estrategias lega-
les. LOs tedricOs queer y trans sugieren un enfoque mas transformador, que incluye reformas a los de-
rechos humanos, pero no se centra en ellos. El activismo por la justicia social hace demandas que exce-
den lo que puede ganarse en sistemas legales que, dice Spade (2011), fueron “formados por y existen
para perpetuar el capitalismo, la supremacia blanca, el colonialismo y el heteropatriarcado” (pp. 15-16).

Asf que, en la practica, ¢como se verfa el hacer justicia? Hay un afiche de Amnistia Internacional en la
pared de mi oficina que se relaciona con el trabajo con refugiados en Europa del Este llamado “El re-
torno”. Es una foto en tonos sepia de una docena de refugiados en el momento del abrazo, personas
caminando unas hacia otras con los brazos abiertos, reuniéndose luego de encontrarse tras la separacién
de la guerra y la violencia politica. El sentido de pertenencia, la jubilosa reconexién y el amor son pal-
pables — me quita el aliento. Un hombre en el primer plano lleva un abrigo oscuro. Este hombre podtia
ser un refugiado sobreviviente de tortura con el que trabajé. No sacamos a su familia. El no se suicidé.
Supongo que la gente dirfa que fuimos exitosOs, porque su muerte era inminente. Pero era la pertenen-
cia y la reconexién representada en el afiche de Amnistia Internacional lo que realmente quetfamos
entregar. Hsto es justicia, esto es pertenecer. En nuestra manera imperfecta, proporcionamos terapia,
usamos medicacién y pusimos todo lo que tenfamos sobre la mesa para ayudar a este hombre, pero no
podiamos entregar la posibilidad de volver a su pais de origen, reconexién, responsabilizacién ni justi-
cia. Esto es lo que quiero tratar de entregar, como ética del hacer justicia.

¢Cémo hacemos eso? Ni solo la teorfa ni solo la practica son suficientes. Lo que se necesita es que re-
presentemos nuestra ética”. Yo ofrezco un posible e imperfecto posicionamiento ético para el hacer
justicia en el trabajo comunitario. Utilicé el concepto de rizoma de Deleuze y Guattari (1987) para las

* “Enact our ethics”: representar nuestra ética en los hechos, en la practica, pero también puede ser leido como promulgar nues-
tra ética. Conjugando ambos sentidos, podriamos decir: promulgar nuestra ética a través de hechos tangibles. /N. de/ T.]



intenciones orientadoras de las que consta mi postura para el hacer justicia. Deleuze y Guattari (1987)
plantean el concepto de rizoma para describir formas de pensamiento, comunicacién y organizacion
social no jerarquicas y enlazadas horizontalmente. El espiritu del rizoma es hermosamente ilustrado por
el anarquista y educador liberador canadiense Scott Uzelman (2005):

El bamb corredor a menudo da origen a jardineros de bambu involuntarios. Un tnico brote ino-
cente aguantar por si solo por varios aflos y luego repentinamente todo un campo de bambui em-
pieza a brotar. Esto le deja al incauto jardinero con nuevo jardin de bambu que tercamente resiste
los intentos por librarse de él. Mientras que en la superficie cada brote parece ser un individuo, re-
lacionado con sus vecinos pero aislado de ellos, bajo tierra todos estian conectados a través de una
compleja red de tallos y filamentos similares a raices, llamados rizoma. En los afios en que el jardi-
nero vefa crecer un dnico brote de bambu, bajo tierra el rizoma del bambu crecfa horizontalmente,
esparciéndose por el patio, almacenando nutrientes en anticipo de la primavera venidera. Como el
jardin de bambu, los movimientos sociales son a menudo organismos rizomaticos que crecen hoti-
zontalmente hacia nuevos terrenos, estableciendo conexiones justo por debajo de la superficie de

la vida cotidiana, eventualmente brotando de modos impredecibles. (p. 17)

Las intenciones orientadoras de las que consta el posicionamiento ético para el hacer justicia son distin-
tas de principios, que son claros y precisos. Las intenciones orientadoras coexisten en relacién mutua,
de forma similar a los filamentos de un rizoma. Estan enlazadas, superpuestas, son vivientes y fluidas.
Por ejemplo, todas las intenciones orientadoras estin inextricablemente vinculadas con estructurar la
seguridad, y a la vez estructurar la seguridad es en s{ misma una intencién orientadora. Como un rizo-
ma, tienen bordes asperos, son desordenadas, de tamafio no uniforme y se resisten a la precisiéon ma-
temadtica. Extraeré cada una de las intenciones orientadoras en un intento por describirlas. Pero brindo
una advertencia. En la practica y en la accidén no es posible ni necesario separar por completo las inten-
ciones orientadoras una de otra. Las seis intenciones orientadoras son: centrar la ética, practicar la soli-
daridad, fomentar la sustentabilidad colectiva, abordar el poder, enfrentarse criticamente al lenguaje y
estructurar la seguridad (Reynolds, 2010a).

CENTRAR LA ETICA

La primera intencién orientadora en mi posicionamiento ético para el hacer justicia es centrar la ética.
Pienso que si somos capaces de representar nuestra ética, podemos sostenernos en el trabajo. Cuando
no somos capaces de representar nuestra ética, experimentamos dolor espiritual o ético. Este dolor
espiritual es una discrepancia entre lo que se siente respetuoso, humano, generativo, y trabajar en con-
textos que nos llaman a violar las mismas creencias y ética que nos llevaron al trabajo comunitario. Este
dolor espiritual puede ser un recurso para nosotrOs, haciéndonos

saber que estamos transgrediendo nuestra ética. Exige atencion y reparacion. Las éticas colectivas son
aquellos importantes puntos de conexién que son una base para la solidaridad que nos congregé y que
puede mantenernos juntds. Nuestra éticas colectivas le hablan a los valores, intenciones y compromisos
en el corazén de nuestro trabajo compartido.



Lo mas importante es que representemos nuestra ética, pues es en el hacer donde la ética se revela. La
hermenéutica de la sospecha de Kvale (19906) es informada por el trabajo de Paul Ricceur (White, 1991).
Este escepticismo esperanzado nos invita a mantener nuestras demandas éticas en suspenso hasta que
se muestre que la practica puede revelar la teorfa. Una hermenéutica de la sospecha invita a una posi-
cién esperanzada pero escéptica, que exige que nos ubiquemos a una distancia critica de las demandas
éticas que hacemos y nos abre a la posibilidad de que nuestra practica pueda revelar algo distinto a
nuestra intencién. Por ejemplo, cuando los equipos me dicen que estan centrados en el cliente, les pre-
gunto de qué modo cada accién mantiene a l0s clientOs al centro del trabajo y qué dirfan 10s clientds
sobre esta aseveracion. Hste escepticismo esperanzado nos invita a preguntarnos continuamente de qué
manera estamos “caminando lo que hablamos” éticamente, como dicen 10s activistas.

PRACTICAR LA SOLIDARIDAD

Mis concepciones de la solidaridad se derivan tradiciones activistas de larga data sobre visualizar una
ética colectiva, buscar practicas conectoras de resistencia a la opresion y promover el hacer justicia. La
solidaridad habla de entender que solo las formas de ser estan interconectadas, al igual que nuestras
luchas y lugares de resistencia. Debemos hacer este trabajo juntOs. El trabajo de hacer justicia es pro-
fundamente colaborativo y hay muchos caminos. Hacemos este trabajo sobre los hombros de otrOs, y
nosotros somos un soporte para otrOs. Cuando denomino a mi trabajo una Supervisién de Solidaridad
(Reynolds, 2010a), visualizo un espiritu de solidaridad que abarca a clientds, trabajadorOs y al supervi-
sof.

LOs zapatistas son personas de un movimiento indigena en Chiapas, México, quienes han inspirado a
una generacién de activistas. El movimiento zapatista es particular a los pueblos indigenas de Chiapas,
pero se ven a si mism0Os en conexién con las comunidades y personas involucradas en todas las luchas
por la justicia social, medioambiental y econdémica. LOs zapatistas dicen “Somos ustedes” y los activis-
tas por la justicia del mundo responden “Soy zapatista”. Este es un asunto de solidaridad. El subco-
mandante Marcos (Klein, 2002) iluminé la solidaridad como el motor del movimiento zapatista cuando
al identificarse de estas formas diversas pero conectadas:

Marcos es gay en San Francisco, negro en Sudafrica, un asiatico en Europa, un chicano en San
y > > 5

Ysidro, un anarquista en Espafia, un palestino en Israel, un maya en las calles de San Crist6bal, un

judio en Alemania, un gitano en Polonia, un mohawk en Quebec, un pacifista en Bosnia, una mu-

jer soltera en el metro a las 10:00 P.M., un campesino sin tierra, un pandillero en los barrios margi-

nales, un trabajador desempleado y, por supuesto, un zapatista en las montafias. (p. 116)

La solidaridad nos invita a ser aliadOs pese a las diferencias de acceso al poder que puedan dividirnos.
Cuando experimentamos la sujecioén al poder, aceptamos aliadds porque les necesitamos, y no podemos
ser romanticds o sentimentales sobre esto. No aceptamos aliadOs porque sea seguro ni porque tenga-
mos razones para una petrfecta confianza. Invitamos a aliadds lo suficientemente buenOs pese a actos
pasados indignos de confianza, porque se necesitan aliadOs imperfectts cuando hay mucho en juego y
el riesgo es alto. La fluidez le da espacio a aliadOs imperfectOs, aliadOs momentaneOs, alianzas de mo-
mento a momento, que tienen fallas, que no son seguras, pero que son necesarias y utiles.



La fluidez es un regalo de la teoria queer (Butler, 1997), e informa el trabajo de aliadds fluidos e imper-
fectos (Reynolds, 2010b). La fluidez nos invita a la solidaridad imperfecta, que se resiste a la unidad y
que busca puntos de conexiéon “intersecando la opresion y uniendo la resistencia” (No One Is Illegal,
s.f.). Estar en solidaridad con otrOs trabajadorOs exige resistirse a la nociva division entre trabajadors,
porque nunca beneficia a 10s clientds. AlgunOs trabajadords de salud mental me han contado del an-
gustioso trabajo que hacen, a veces despojando la autonomia de las personas e internandolas contra su
voluntad en hospitales y salas psiquiatricas. El resto de nosotris podemos lavarnos las manos, diciendo
que nunca harfamos eso, como si 10s trabajadorOs de salud mental fueran personalmente responsables
de la falta de opciones dignas. Aqui, necesitamos resistirnos a culpar e inmiscuirnos, resistirnos a juzgar
a otrds, y trabajar colectivamente por opciones mas justas. Necesitamos buscar la ética del otro. Me
recuerdo a mi misma que nadie llegd a este trabajo para lastimar a la gente, y me inclino por buscar
nuestra ética colectiva como un primer punto de conexién y un lugar para que la solidaridad empiece a
crecer (Reynolds, 2011a).

ABORDAR EL PODER

Una pregunta reflexiva que siempre me hago es: ;Cémo estoy respondiendo al poder en este momentor
El poder siempre estd presente en nuestro trabajo, y los abusos de poder estin a menudo al centro del
trabajo comunitario. No soy neutral sobre las relaciones de poder y siempre adopto una postura abierta
por la justicia social en relacién al poder. Abordar el poder exige impugnar la neutralidad, realizar un
analisis complejo del poder, prestarle atencién a las intersecciones del privilegio y la opresion, atesti-
guando tanto actos de resistencia y de hacer justicia como de responsabilizacion colectiva.

Estoy informada por el trabajo de Crenshaw (1995) y de otrOs tedricOs criticOs de la raza que articulan
la interseccionalidad (Robinson, 2005). Aqui observamos nuestro acceso al privilegio y al podet, y los
lugares en que somos sujetos del poder de otrs. La convergencia de distintos ambitos de identidad
como el género, la clase y la cultura construye esta interseccionalidad. En un albergue de RainCity Hou-
sing en el Downtown Eastside de Vancouver en el que estaba asesorando, Aaron Munro me mostré un
letrero puesto en el albergue. Era un mapa del area de Vancouver rayado con un stencil que decia “El
racismo, el sexismo y la homofobia no estan permitidos en esta area”. Las personas del refugio dijeron
“Usan muchas palabras grandes” y rayaron con aerosol “nada de odio” en la pared del albergue. Este es
un tema de interseccionalidad.

Atestiguar la resistencia esta en el corazén de mi trabajo. Siempre hay resistencia a la opresion (Rey-
nolds, 2010b; Wade, 1996, 1997), y abordar el poder exige que le pongamos una atencion delicadamente
afinada a los actos y lugares de resistencia, donde las personas estin actuando por justicia, y mantener
un dedo puesto sobre la dignidad.

La responsabilizacion colectiva exige que yo sea responsable no solo por mis actos individuales perso-
nales. Esto es en resistencia al capitalismo y al individualismo, que solo exigen responsabilidad personal.
Por ejemplo, si mi hermano blanco profesa el racismo, no me distancio diciendo “no soy ese tipo blan-

co”. Me involucro y ayudo a mi hermano blanco. Es mi trabajo como persona blanca. A veces me refie-



ro al racismo como el crimen perfecto, porque reconozco que no es necesario que profese el racismo
para verme beneficiadO por él.

FOMENTAR LA SOLIDARIDAD COLECTIVA

En las profesiones de asistencia, el agotamiento es construido como un problema individual de 1Os
trabajadorOs, que mide si somos lo suficientemente durds para este trabajo o no. El agotamiento es
respaldado por la idea de que nuestrOs clientOs nos lastiman. Mis clientOs no me lastiman ni me dafian;
me inspiran, me critican, me ensefian y me informan. El agotamiento niega que sean las estructuras
sociales de inequidad y la falta de justicia social lo que nos dafia en el trabajo. El problema no esta en
nuestras cabezas ni corazones, sino en el mundo social en que 10s clientds viven y luchan junto a 1Os
trabajadorOs contra las estructuras de injusticia. La prescripcion para esta debilidad individual del ago-
tamiento es el auto-cuidado. Sé que el auto-cuidado es importante para que le traigamos esperanza a la
relacion de asistencia y para mantener a 10s clientds al centro. Pero es una idea limitante. Hago yoga y
tomo agua, y no he erigido ninguna vivienda en mi ciudad de personas sin techo. El auto-cuidado no
cambia el contexto de injusticia social, que es donde 10Os clientds viven y donde nosotrOs trabajamos

(Reynolds, 2011b).

Cuando hablo de sustentabilidad, hablo de una vitalidad en marcha, de una genuina conectividad con la
gente y de una presencia de espiritu. La solidaridad y la ética colectiva nos invitan al cuidado colectivo y
a resistir al individualismo que el agotamiento construye. Invita a la responsabilizacién colectiva, donde
yo sea responsabilizable por mds que mis acciones individuales.

Paulo Freire (1970) y la gente de la educacién popular hablan de un amor revolucionario que es un acto
de coraje y compromiso con otrds (1970). No combinamos amor y sexo. Sabemos que debemos ser
cuidadosds con el lenguaje en el trabajo con clientds, pero no creo que el amor esté verdaderamente

ausente en nuestro trabajo.

La sustentabilidad exige que tengamos la certeza de que nuestro trabajo importa. Esto exige que le pon-
gamos atencién a aquello que no es medido en nuestro trabajo. Esto es lo que denomino resultados
inmedibles, lo inefable, intangible e imposible de rastrear. Nuestro trabajo en los margenes no es medi-
do debido a la falta de instrumentos de medicién, o porque lo que hacemos no es priorizado, o no se
reconoce como algo de valor. Rastreo y nombro nuestros resultados inmedibles para que nuestro traba-
jo no sea desaparecido. Las partes importantes de nuestro trabajo que denomino resultados inmedibles

incluye cosas

tales como el hacer dignidad y fomentar la seguridad y la pertenencia. Los resultados inmedibles tam-
bién incluyen “no-ocurrencias”, que son las cosas que no ocurren o situaciones que no empeoran me-
diblemente gracias al trabajo que hacemos. Por ejemplo, una anciana que no recae repetidamente en la
sala de emergencia porque 10s enfermerOs en terreno le dieron su medicacién; o un joven que no inten-

ta suicidarse porque esta conectado con un trabajador de extension.



Tomando prestado de las tradiciones de “dar algo de vuelta” de los programas de 12 pasos (Alcohdlicos
Andnimos, 2001), me conecto con otrOs trabajadorOs en torno a las diferencias que su trabajo hace en
las vidas de las personas junto a las que trabajamos. Esto no es algo agradable — es una obligacién ética
para nuestra sustentabilidad colectiva. No tarea de nuestrOs clientOs estimarnos o dignificarnos. Debe-
mos asumir la responsabilidad de esta practica para construir comunidad. Aqui hay una historia sobre

una practica de “dar algo de vuelta” de mi trabajo en el Downtown Eastside de Vancouver:

Joe, un anciano de las Primeras Naciones con cabello enmarafiado y una sontisa insegura, se pre-
senta en mi oficina de consejerfa y casi me caigo de la silla. L.Os trabajadords de extensién habfan
estado buscandolo porque su riesgosa salud, porque esta sin techo otra vez y porque no se ha pre-
sentado ante su agente de libertad condicional. Todds temen por su vida. Empezamos a sospechar
que estaba o muerto o en prision.

Digo “{Joe! ¢:Como estas?”.

Me actualiza sobre el infierno por el que se ha arrastrado. Le pido que me ensefie como se ha
“arrastrado por el infierno”.

El dice “Julie, una trabajadora del centro de desintoxicacién, me mantuvo vivo”. Joe dice que vo-
mité sobre ella dos veces y ella simplemente siguié limpiandolo. Cuando pensé en dejar el centro
de desintoxicacién, ella lo siguié hasta la puerta, diciéndole que lo extrafiaria. El se estaba “desni-
cotizando™ y ella le encontré un cigarro. El le dijo que era grosero con ella y ella se negé a tomar-
selo personal, y le dijo que ella sabia que podia ser mas respetuoso.

Le dije “Eso es maravilloso, ¢le has dicho eso? jLlamémosla!”. Llamamos al centro de desintoxica-
cién y conseguimos a Julie en el teléfono.

Digo “Julie, Joe esta aqui y me acaba de contar que ta eres la razén por la que sigue vivo”.

Julie me interrumpe emocionada, “¢Joe esta vivo?”. Esta asombrada.

Le digo “Si, si, estd justo aqui y dice que eres la razén por la que estd vivo™.

Con voz temblorosa, Joe dice “sSe acuerda de mi?”.

Julie responde “Por supuesto que te recuerdo, Joe, jme vomitaste encima dos veces!”.

Le pregunto a Julie qué significa para ella el que Joe diga que ella es la razén por la que esta vivo.
Ella responde “Cielos, jpodtia trabajar cinco afios por estol”.

Le pregunto a Joe qué significa para €l saber que estd ayudando a Julie a trabajar por los préximos
cinco afios. Con voz dignificada, Joe dice “Quizd la ayude a mantener con vida a un par de tipos
mas” (Richardson y Reynolds, 2012, p. 2)

ENFRENTARSE CRITICAMENTE AL LENGUAJE

Ningun lenguaje es neutral, porque el poder estd siempre en juego. Mis concepciones sobre involucrar-

se criticamente al lenguaje se apoyan fuertemente en el analisis de 10s terapeutas canadienses

basados en respuestas Linda Coates y Allan Wade (2004, 2007), y particularmente su trabajo iluminando
las siguientes cuatro operaciones del lenguaje en relacién con el poder. De acuerdo con Coates y Wade
(2004, 2007), el lenguaje puede: ensombrecer la violencia, esconder la resistencia de la victima a la vio-
lencia, esconder las responsabilidades del perpetrador y culpar de la violencia a las victimas. Ahora utili-
zaré el lenguaje en torno a la violacién para ilustrar la importancia del lenguaje y cémo opera de modos

poderosos.



Trabajo como supervisora clinica en WAVAW (Women Against Violence Against Women; Mujeres
Contra la Violencia Contra las Mujeres), un centro de crisis de violacién en Vancouver. Vivimos en una
cultura de la violacién. No estoy utilizando el lenguaje de la cultura de la violacién para ser provocadora
ni emocional, lo cual es usado como reaccién en contra de las voces feministas. Estoy nombrando una
cultura de la violacién como un acto de transparentar el poder, y como Allan Wade dirfa, poniéndole
palabras a los hechos. Utilizo el lenguaje de la cultura de la violacién porque una de cada tres mujeres
en Canada sera agredida sexualmente en su vida (National Status of Women, 1993). El gobierno de
Columbia Britanica cort6 en el 100% del financiamiento a centros de crisis de violacién en 2002. No se
devuelto nada de este financiamiento.

De acuerdo con Statistics Canada (1993), 6 a 8% de las violaciones son reportadas a la policfa. Los car-
gos del 40% de esos reportes son aprobados. Dos tercios del 40% van a la corte, 1,8% de esos casos
terminan en condena y 0,8% de los perpetradores condenados cumplen tiempo de prision. Como so-
ciedad, les preguntamos a las mujeres por qué no denuncian la violacién, por qué no sacan la voz, por
qué no se van. Les hacemos preguntas a las personas equivocadas. La policia y el gobierno deben res-
ponder por estas cifras y explicar por qué estamos en una cultura de la violacién y cémo planean ayu-
darnos a salir de ella. Necesitamos hacetles preguntas a los perpetradores, no a las victimas. Vivimos en
una sociedad que dice “que no te violen”, no “no violes”, y en que el feminismo es la mala palabra®.
Dadas las matematicas, no es dificil defender la afirmacién de que la violacién es funcionalmente legal.
Judith Herman (1992) aludié a esto en su libro, Trauma y recuperacion |Traunma and Recovery], cuando dice

que posiblemente la violacién sea un comportamiento mas complaciente que desviado.

En respuesta a la violacién, ¢a quién le da consejos la policia? A la victima. Y les hablan a las mujeres de
su responsabilidad de no ser violadas. Muchas fuerzas policiales han publicado compafias de sensibili-
zaci6én publica sobre cémo las potenciales victimas de violacién deben comportarse. Uno de estos afi-
ches de la Policia de Sussex en el Reino Unido (Sussex Police, 2011) dice “Sé inteligente. Dile no al
sexo que no quieras. Date a entender claramente”. Si consideramos las cuatro operaciones del lenguaje
de Coates y Wade, podemos ver como este lenguaje ensombrece la violencia y culpa a las victimas.
También confunde sexo y violacién, lo cual es un proyecto del activismo feminista que esperabamos
haber ganado. La policia y sus asesorOs guardan silencio para aconsejar a los hombres.

Felizmente, las feministas tienen algunos consejos para los hombres en torno a la violacién. En un
afiche titulado “Alto a las violaciones: 10 consejos para acabar con las violaciones”, las feministas ofre-
cen una inversion activista del lenguaje como resistencia. “Si te apeas para ayudar a una mujer cuyo auto
se descompuso, recuerda no violarla”. “Usa el sistema de amigos. Si no eres capaz de frenarte de agredir
sexualmente a alguien, pidele a un amigo que se quede contigo cuando estas en publico” (Rape Crisis
Scotland, 2011). Datrle

* Feminism is he “F” word (o el feminismo es la palabra con “F”). “F” word es el modo en que, en el inglés, se evita decir fuck (joder), al
tratarse de una mala palabra. En la metafora sefialada por la autora, el feminismo seria considerado una mala palabra por parte
de la cultura de la violacién, una palabra innombrable. /N. de/T.]



consejo paralelo a los hombres parece ridiculo y condescendiente, posiblemente insultante, y ciertamen-
te encaja con lo que Judith Butler (1997) llama “actos indecibles”. Las mujeres no les dicen a los hom-

bres cémo actuat.

Enfrentarse criticamente al lenguaje también exige que desafiemos el lenguaje normalizador, como el
del suicidio o del trauma. L.a medicalizacién es utilizada aqui para encubrir la opresion y la violencia en
un contexto de injusticia social y sufrimiento humano. Ahora tenemos sintomas y medicacion, cuando
lo que necesitamos es justicia. El lenguaje medicalizado del suicidio, pot ejemplo, construye la muerte
por suicidio de una persona como un acto individual por el cual ella es la tnica responsable. Pienso que
el odio mata. Nadie se suicida en el vacio. Cuando el 43% de las personas transgénero y de género va-
riante intentan suicidarse (National Centre for Transgender Equality, 2010), eso dice mas sobre el odio
en la sociedad que sobre la salud mental en una comunidad particular. Similarmente, utilizar un término
como suicidio cuando un sobreviviente de tortura muere, culpa a la victima de tortura por su propia
muerte, lo que deja libres de responsabilidad a IOs torturadorOs, a los gobiernos y a las corporaciones
que lucran con la tortura. Debemos desafiar la neutralidad y el poder oculto en este tipo de lenguaje.

Las practicas de lenguaje liberador son utiles a nuestros compromisos con el hacer justicia al hacer
publico al poder, desafiando la dominacién, los ataques a la dignidad, y la opresién. Excelentes ejem-
plos de practicas de lenguaje liberador se hallan en el lenguaje subversivo de la teorfa queer, que desafia
el binario hombre/mujer. Aqui hay un ejemplo iluminador de Queen y Schimel (1997), quienes descri-

ben la “pomosexualidad’:

La pomosexualidad vive en el espacio en que todas las otras formas no-binarias de identidad sexual
y de género residen — una zona libre de limites en que las cercas se cruzan por diversién, o sim-
plemente porque algunOs de nosotrOs no podemos ser cercados. Desafia las categorizaciones del
tipo lo uno o lo otro en favor de la posibilidad largamente no mapeada y la intensa carga que viene
con la trasgresion. Reconoce el placer de esa trasgresion, asi como /a necesidad de trasgredir limites que
1o nos dan espacio a todds. (p. 23, énfasis afiadido)

Esto es lo que creo que Dean Spade quiere decir cuando sostiene que la justicia social “gotea hacia
arriba”. Las personas trans y queer en los margenes crean mds espacio para todOs nosotrds. Tengo un
enorme respeto por las ensefianzas transformadoras de estas comunidades.

ESTRUCTURAR LA SEGURIDAD

La mayorfa de lo que he aprendido sobre estructurar la seguridad proviene de mi trabajo con refugiadds

sobrevivientes de tortura y violencia politica, donde el riesgo de trasgredir la seguridad es enorme (Rey-

nolds, 2010c). No hay relaciones de asistencia perfectamente seguras, pues siempre estd el riesgo de

trasgredir la seguridad. Desafiamos el binario de “segura o insegura” cuando co-creamos relaciones

“suficientemente seguras” con nuestrOs clientOs (Bird, 2000, 2006). Trabajo para crear conversaciones
»

y relaciones “algo seguras”, “suficientemente seguras” o “mas seguras”. Todas las conversaciones atra-

vesadas por la diferencia son



riesgosas, porque el poder estd siempre en juego. Hacer dafio replicando la opresion es siempre un
riesgo potencial. Esto es cierto pese a nuestros compromisos con la justicia social y nuestra ética colec-
tiva.

Estructurar la seguridad describe las practicas de negociar o co-construir condiciones, estructuras y
acuerdos que le hardn espacio al trabajo “suficientemente seguro”. Las relaciones terapéuticas que se
experimentan como seguras no son caprichosas, naturales o fortuitas. Exigen practicas intencionales
que crean consistencia, predictibilidad, y que establecen el espacio para conversaciones suficientenente
seguras. Estructurar la seguridad no es algo que los terapeutas hagan patra prepararse para el verdadero
trabajo; es el verdadero trabajo (Reynolds 2010c, 2010d).

Desarrollar la capacidad de estructurar la seguridad exige habilidad, un complejo analisis del poder,
coraje moral, compasién y supervision critica. En todo el activismo contra la opresién hacemos estrate-
gia contra una reaccién anticipada. Siempre estd el riesgo de trasgresién y la necesidad de reparacién.
Estructurar la seguridad abarca reconocer que estamos involucradOs en conversaciones riesgosas, resis-
tir la replicacién de la dominacion, reconocer los limites de la responsabilizacion y estar abiertds a una

critica de nuestras ideas y teorfas mas cercanas.

A pesar de nuestras mejores intenciones y nuestros compromisos con la justicia social, seremos imper-
fectms. Por ejemplo, al atender a la interseccionalidad por momentos podemos distanciarnos de la
practica decolonial (Lawrence y Dua, 2005; Richardson y Reynolds, 2012; Walia, 2012). La activista y
periodista canadiense Linda McQuaig (2011) ofrecié un bello analisis del movimiento “Occupy”, que
segun dice fue asombrosamente exitoso, pese a tener fallas, en cuanto consiguié que todOs cuestionaran
la codicia como nuestro valor mas alto. “Occupy” tiene fallas y es imperfecto y util. Hay un bello afiche
proveniente del movimiento “Occupy” que muestra a una mujer indigena en el fondo y el texto dice:
“Devuelvan Wall Street. Ocupado desde 1625”. No podemos ocupar tierra ocupada. Al unirse contra el
capitalismo, el consumismo desenfrenado y la codicia, 10s activistas se arriesgaron, en el mejor de los
casos, a perder de vista la colonizacion y a invisibilizar las cuestiones indigenas y, en el peor de ellos, a
participar de la colonizacién. En su libro 500 asios de resistencia indigena [500 Years of Indigenons Resistance],
el guerrero indigena Gord Hill (2010) delinea cémo la colonizacién incluye la invasién, la ocupacion, el
genocidio y la asimilacién. Nuestras fallas en hacer que “Occupy” fuera perfecto no son motivo para
desesperar, sino una oportunidad para que hagamos reparaciones y nos involucremos en la practica
decolonial en nuestra imperfecta solidaridad.

CONCLUSION

He delineado seis intenciones orientadoras que formulan un posicionamiento ético para el hacer justi-
cia. Estas incluyen centrar la ética, practicar la solidaridad, fomentar la sustentabilidad colectiva, abordar
el poder, enfrentarse criticamente al lenguaje y estructurar la seguridad. Estas practicas emergen de esta
ética. No creamos una



practica y tratamos de traerle una ética. Todas mis practicas de solidaridad, Equipos de Solidaridad,
Grupos de Solidaridad y una Supervision de la Solidaridad (Reynolds, 2010a, 2011c), como la Terapia
de la Solidaridad (2011) de marcela polanco, emergen de un posicionamiento ético del hacer justicia.

Es importante que un posicionamiento ético pata el hacer justicia sea devuelto al contexto del rizoma,
donde puede abrirse al cambio. Esta postura es parte del activismo por la justicia social, ni mas ni me-
nos. El posicionamiento debe ser devuelto a las comunidades de redes que lo promovieron (Lacey,
2005), donde todo nuestro trabajo halla puntos de conexién y nos contra-informa e inspira colectiva-
mente.

Como activista, me anima participar en la co-creaciéon espontanea de espacios de hacer justicia, y las
conexiones encarnadas con otrds desconocidds, quienes me acogen con enérgica solidaridad en las
luchas de accién directa contra la opresién. Estos momentos amplifican mi esperanza de cambio en
muchos frentes y me inspiran en mi trabajo comunitario con personas marginalizadas. Voy a terminar

con una historia que habla del corazén de mi propia relaciéon con el hacer justicia y lo divino social:

Es abril de 2009. Las Olimpiadas, que costaran entre siete y nueve billones de ddlares, siguen a un
afio de distancia, y aunque el nimero de personas sin hogar no se ha triplicado atn, lo hara. El
“Marzo contra la indigencia” comienza en tres partes distintas de Vancouver. Las personas se con-
gregan y matrchan al encuentro, donde se uniran y llegaran a un lugar para una manifestacién. Es-
toy marchando junto a la gente del Downtown Eastside, caminando con algunos tipos que empu-
jan carros de compras, fumando cigarros y bebiendo de botellas envueltas en bolsas de papel. Tres
mujeres de las Primeras Naciones prenden con alfileres de gancho un trozo de tela en mi espalda,
sobre el cual se lee “Hogares, no juegos”. Somos una pandilla animosa y escéptica. Un hombre sin
hogar con cabello fibroso, quien camina a mi lado, estd inventando sus propias respuestas a los
cantos, que nos hacen refr y disfrutar su ingenio. En el momento en que llegamos al declive de la
calle Robson, vemos una multitud de personas viniendo hacia nosotrOs desde el Westside. Nada
de carros de compras ni sillas de ruedas amafiadas, sino muchos catritos de bebé y ropa de lluvia
costosa. Es la convergencia de dos comunidades muy distintas. El tipo a mi lado deja de caminar.
Estoy exaltada, conmovida, mi cuerpo expansivo. Me siento palpablemente conectada con él. Este
momento relacional entre este hombre y yo, conectindome con todOs 10s manifestantes del West-
side, es un momento de lo divino social. Nuestras diferencias desplazadas al fondo, no invisibiliza-
das: nuestras conexiones de imperfecta solidaridad traidas al frente. Me mira y mediante una sonri-

sa genuinamente sorprendida dice “Estan aqui por nosotras”. (Reynolds, 2011b, p. 42)

No hay accidentes en que estemos todds aqui hoy, no en unidad (Bracho, 2000), sino en una comuni-
dad de redes de imperfecta solidaridad y ética colectiva. Nos hemos congregado en la Conferencia
Vientos de Cambio porque tenemos un compromiso compartido con el hacer justicia en nuestro traba-
jo. Sabemos que un mundo socialmente justo es un mundo mentalmente sano. Sin justicia, no hay paz.
Ni paz mental.



UNA RESPUESTA A LA ETICA PARA EL
HACER JUSTICIA SOCIAL DE VIKKI REYNOLDS

marcela polanco
Our Lady of the Lake University

En la madrugada del 24 de mayo de 2012, Rosa Elvira Cely, una mujer colombiana de 35 afios, fue
encontrada en el Parque Nacional en Bogota, Colombia, tras haber llamado al nimero de emergencia
mientras era brutalmente violada. Fue encontrada estremeciéndose, desnuda, con moretones en su cara
y cuello, y apufialada en la espalda. Murié en un hospital cuatro dias después. Rosa Elvira era una ven-
dedora callejera en Bogota, tenia una hija de 11 afios y estaba terminando sus estudios secundarios.
Tenia la aspiraciéon de ser psicologa, segun report6 el periédico colombiano El Tiempo (Gordillo,
2012). Rosa Elvira es una entre millones de otras mujeres en Colombia, y otras partes del mundo, que

se vio sometida a actos horrorosos y mortales de violencia masculina por haber nacido mujer.

La propuesta “imperfecta” y “fluida” de Vikki para un camino de trabajo colectivo desde una posicién
de una ética del hacer justicia social resoné en mi como una propuesta para formular posibles respues-
tas al femicidio, la violencia sexual u otras expresiones de opresién, marginalizacién y discriminacién
contra las mujeres.

Como mujer colombiana e inmigrante en Estados Unidos, cuando trabajo con mujeres enfrento la im-
posibilidad de ser imparcial o indiferencia a las profundas implicancias de este tipo de expresiones de
disparidad de género. En lugar de eso, me preocupo de actuar en solidaridad con los cientos de hom-
bres y mujeres colombianOs que se tomaron las calles de Bogota para mantener viva la memoria de
Rosa Elvira, protestar contra el femicidio y exigir justicia. Es una preocupaciéon con la consciencia poli-
tica necesaria que eventos como este demandan para superar las tradiciones de impunidad, soledad,
silencio y amnesia que a menudo son desplegadas por las respuestas de sistemas patriarcales de justicia.
En palabras de Vikki, podria considerar tales actos como hacer justicia junto con hacer dignidad y des-
afiar las pretensiones de neutralidad.

La ética del hacer justicia de Vikki, guiada por el requisito de nombrar al poder para identificar injusti-
cias, en este caso, visibiliza las disparidades de género histéricamente enraizadas en mi cultura colom-
biana, que, asi como otras expresiones de disparidades sociales, acarrea un pensamiento implicitamente
binario. Como dijeron las mujeres indigenas de Antioquia, Colombia, ellas sufren marginalizacién tres
veces: por ser indigenas, pobres y mujeres (Gauma, Pancho y Rey, 2009). Tomar un camino para aten-
der a las interseccionalidades, como Vikki propone, permite entrar en relaciones enérgicas de solidari-
dad al responder a injusticias y abusos de poder. En palabras de Gloria Anzaldia (1987), tomo esto en
el sentido de trabajar en las zonas fronterizas, hombres y mujeres juntds, lo que exige:

. un alejamiento de las formaciones habituales: del pensamiento convergente, del razonamiento
analftico que tiende a usar la racionalidad para moverse hacia un tnico objetivo (un modo occiden-

tal), hacia el pensamiento



divergente, caracterizado por un movimiento lejos de patrones y objetivos establecidos hacia una

perspectiva mas completa, una que incluye en lugar de excluir. (p. 101)

La propuesta de Vikki, que tomo como una inspiradora invitacién a la inclusién para seguir re-
imaginando nuestros mundos, llega de una regién extranjera no solo a la de Rosa Elvira, sino también a
la mia como inmigrante. Empero, su marco organico e imperfecto visibiliza las brechas culturales entre
nosotrds que parecen intersecarse en una ubicacién en cuyas zonas fronterizas podriamos pararnos
un0 junto a otrd para sostener nuestro trabajo en nuestras diferencias, en un colectivo virtual para con-

tribuir a lo que espero resulte en la entrega de mundos mas justos.

REFERENCIAS

Alcohdlicos Anénimos. (2001). The Big Book (4th ed.). Nueva York: Alcoholic Anonymous World.

Anzaldaa, G. (1987). Borderlands La Frontera: The new Mestiza. San Francisco, CA: Aunt Lute Books.

Bird, J. (2000). The beart’s narrative: Therapy and navigating life’s contradictions. Auckland, Nueva Zelanda: Edge Press.
Bird, J. (20006). Constructing the narrative in supervision. Auckland, Nueva Zelanda: Edge Press.

Bracho, A. (2000). An institute of community participation. Dulwich Centre Journal, (3).

Butler, J. (1997). Excitable speech: A politics of the performative. Nueva York: Routledge.

Chomsky, N. (2005). Chomsky on anarchism. B. Pateman (Ed.). Edimburgo, Escocia: AK Press.

Coates, L., y Wade, A. (2004). Telling it like it isn’t: Obscuring perpetrator responsibility for violence. Discourse and
Society, 15, 499-526.

Coates, L., y Wade, A. (2007). Language and violence: Analysis of four discursiveoperations. Journal of Family 1 io-
lence, 22, 11-522.

Crenshaw, K. (1995). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of
colour. En K. Crenshaw, G. Gotanda, G. Peller, y K. Thomas (Eds.), Critical race theory: The key writings that formed
the movement (pp. 357-383). Nueva York: The New Press.

Deleuze, G., y Guattari, F. (1987). A thousand plateans: Capitalism and schizophrenia. Londres: Athlone Press.
Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. Nueva York: Continuum.

Gauma, L., Pancho, A., y Rey, E. (2009). Historias de vida de mujeres: Las indigenas hablan. En E. Rey (Ed.),
Abntigua era mds duro: Hablan las mujeres indigenas de Antioguia (pp. 112—148). Bogota, D.C., Colombia: Centro de
Cooperacién al Indigena Cecoin.

Gordillo, V. (2012, May 29). Autoridades contintan con la busqueda de autor de brutal violacién. E/ Tiempo, recu-
perado el 29 de mayo de 2012 de http://www.eltiempo.com/colombia/bogota/ ARTICULO-
WEBEW_NOTA_INTERIOR-11904904.html

Herman, J. (1992). Trauma and recovery. Nueva York: Basic Books.

Hill, G. (2010). 500 years of Indigenons resistance. Vancouver, Canada: Arsenal Pulp Press.
hooks, b. (1994). Teaching to transgress: Education as the practice of freedom. Nueva York: Routledge.



Klein, N. (2002). The unknown icon. En T. Hayden (Ed.), The Zapatista reader (pp. 216—217). Nueva York: Thun-
der’s Mouth Press/Nation Books.

Kvale, S. (1996). Inter-views: An introduction to qualitative research interviewing. Londres: Sage.

Lacey, A. (2005). Networked communities: Social centres and activist spaces in contemporary Britain. Space and
Ciltnre, 8(3), 286-299.

Lawrence, B., y Dua, E. (2005). Decolonizing antiracism. Social Justice, 32(4), 120—143.

McQuaig, L. (2011, 25 de octubre). Occupy movement makes unbridled greed controversial. Rabble.ca. Recupe-
rado el 26 de octubte de 2011 de http://rabble.ca/columnists/2011/10/occupy-movement-makesunbridled-reed-

controversial

National Centre for Transgender Equality (2010). Preventing transgender suicide. Recuperado el 1 de octubre de 2010
de http://transequality.otg/PDFs/NCTE_Suicide_Prevention.pdf

National Status of Women (1993). Evaluation Report of the Women’s Program (Appendix B). Recuperado en septiembre
de 2011 de www.swe-cfe.ge.ca/account-resp/ptr/wpevalevalpf/wpe-epf-eng.pdf

No One Is Illegal Vancouver. (s.f.). Recuperado el 30 de diciembre de 2008 de http://noii-van.resist.ca

polanco, m. (2011). Autoethnographic means to the ends of translating/ decolonizing narrative therapy: The birth of terapia solida-
ria (tesis doctoral no publicada). Nova Southeastern University, Ft. Lauderdale, Florida.

Queen, C., y Schimel, L. (Eds.). (1997). Pomosexuals: Challenging assumptions about gender and sexunality. San Francisco,
CA: Cleis Press.

Rape Crisis Scotland (2011). Stop rape: 10 top tips to end rape. Recuperado el 28 de septiembre de 2011 de
http:/ /www.rapectisisscotland.org.uk /wotrkspace/uploads/files/tcs%5Btopten%5Dpostadfi.pdf

Reynolds, V. (2009). Collective ethics as a path to resisting burnout. Insights: The Clinical Counsellors’ Magazine &
News, Winter (1), 6-7.

Reynolds, V. (2010a). A supervision of solidarity. Canadian Journal of Counselling, 44(3), 246—257.

Reynolds, V. (2010b). Fluid and imperfect ally positioning: Some gifts of queer theory. Context: The Magagine for
Family Therapy and Systemic Practice in the UK, 111, 13-17.

Reynolds, V. (2010c). Doing justice: A witnessing stance in therapeutic work alongside survivors of torture and
political violence. En J. Raskin, S. Bridges, y R. Neimeyer (Eds.), Studies in meaning 4: Constructivist perspectives on
theory, practice, and social justice. Nueva York: Pace University Press.

Reynolds, V. (2010d). Doing justice as a path to sustainability in community work. Recuperado el 28 de septiembre de
2011 de

http:/ /www.taosinstitute.net/ Websites/taos/Images/ PhDProgramsCompleteDissertations/ReynoldsPhDDissert
ationFeb2210.pdf

Reynolds, V. (2011a). The role of allies in anti-violence work. Ending 1iolence Association of BC Newsletter, 2011(2),
1-4. Recuperado el 14 de abril de 2011 de
http://www.endingviolence.otg/files/uploads/EVABC_NL_Winter1l_v2_ FINALlowRes_copy.pdf

Reynolds, V. (2011b). Resisting burnout with justice-doing. International Journal of Narrative Therapy and Community
Work, (4), 27-45.

Reynolds, V. (2011c). Supervision of solidarity practices: Solidarity teams and people-ing-the-room. Context: The
Magazine for Family Therapy and Systemic Practice in the UK. Agosto 2011, 4-7.



Richardson, C., y Reynolds, V. (2012). “Here we are amazingly alive”: Holding ourselves together with an ethic of
social justice in community work. International Journal of Child, Youth and Family Studies, 1, 1-19.

Robinson, T. (2005). The convergence of race, ethnicity, and gender: Multiple identities in counselling (2* ed.). Boston, MA:
Pearson Education.

Roy, A. (2005). An ordinary person’s guide to Empire. Nueva Delhi, India: Viking by Penguin Books.
Spade, D. (2011). Nomnal life: Administrative violence, critical trans politics, and the limits of law. Brooklyn, NY: South End

Press.
Statistics Canada, (1993). Juristat: Canadian Centre for Justice Statistics. Catalogue no. 85-002-XIE, 19(3).

Sussex Police, (2011). Be smart. Recuperado el 28 de septiembre de 2011 de
http:/ /www.psni.police.uk/be_smart_female_postcard.pdf

Tuhiwai Smith, L. (1999). Decolonizing methodologies: Research and indigenous peoples. Londres: Zed Books.

Uzelman, S. (2005). Hard at work in the bamboo garden: Media activists and social movements. In A. Langlois y
F. Dubois (Eds.), Autonomons media: Activating resistance and dissent (pp. 17-27). Montreal, Canada: Cumulus Press.

Wade, A. (1996). Resistance knowledges: Therapy with aboriginal persons who have experienced violence. En P.
H. Stephenson, S. J. Elliott, L. T. Foster, y J. Harris (Eds.), A persistent spirit: Towards understanding aboriginal health in
British Columbia (pp. 167-206). Victoria, B.C.: Dept. of Geography, University of Victoria.

Wade, A. (1997). Small acts of living: Everyday resistance to violence and other forms of oppression. Journal of
Contemporary Family Therapy, 19(1), 23—40.

Walia, H. (2012). Decolonizing together: Moving beyond a politics of solidarity toward a practice of decolonization. Recuperado
de http://btiarpatchmagazine.com/articles/view/decolonizing-together

White, E. (1991). Between suspicion and hope: Paul Ricoeut’s vital hermeneutic. Journal of Literature and Theology, 5,
311-321.



COMO CITAR ESTA TRADUCCION

Formato APA:  Reynolds, V. (2012) An ethical stance for justice-doing in community work and thera-
py (gnacio Moreno Fluxa, trad.). Journal of Systemic Therapies, 31(4), 18-33.

Formato Chicago: Reynolds, Vikki. “An ethical stance for justice-doing in community work and therapy”.
Traducido por Ignacio Moteno Fluxa. Journal of Systemic Therapies, 31(4), 2012: 18-33.

Para mas traducciones, visita
https://diseminaciontr.blogspot.com


https://diseminaciontr.blogspot.com/

