Resistere al burnout con justice-doing

Di Vikki Reynolds

Traduzione di Tiziana Borgese

Titolo originale: Resisting burnout with justice doing
International Journal of Narrative Therapy and Community Work
2011 No. 4, pg 27-45 www.dulwichcentre.com.au

https://vikkireynolds.ca/writings/articles/

Vikki Reynolds & supervisor terapeutica/attivista interessata alla liberating justice, alla resistenza e alla
solidarieta, a partire dai margini del nostro lavoro fino al suo nucleo etico. L'esperienza terapeutica di Vikki
include la supervisione clinica e la terapia con rifugiati e sopravvissuti a tortura, con counsellors dei servizi di
salute mentale e dei servizi per le dipendenze e lavoro accanto a comunita transgender e queer. Vikki puo
essere contattata via www.vikkireynolds.ca

In questo elaborato critico I'individualismo e la neutralita del burnout e offro un approccio di resistenza al
burnout attraverso la sostenibilita collettiva supportata da justice-doing. Cio richiede una comprensione
dell’etica collettiva e del dolore spirituale che tratteniamo in qualita di operatori® e terapeuti quando siamo
costretti a lavorare contro i nostri principi etici. Descrivo il ruolo del justice-doing e della solidarieta in
relazione alla nostra sostenibilita e le pratiche che possono promuovere collettivamente la nostra
sostenibilita, inclusa I'adozione di Earth Democracy, la co-creazione di etica collettiva, la contestazione del
cinismo, occuparsi di obiettivi non-misurabili e le pratiche di restituzione. Riconduco il rimanere vivi nel
nostro lavoro all’amore terapeutico e possibilmente rivoluzionario e rifletto sulle potenti trasformazioni che
il nostro lavoro ci offre. Affronto la possibilita di connessione con il divino sociale e la trasformazione dei
contesti di ingiustizia sociale nei quali gli utenti vivono e noi lavoriamo.

Keywords: burnout, sustainability, justice doing, spiritual pain, collective ethics, solidarity

Un medico compassionevole e un’infermiera insistono affinché io prometta loro che non portero a casa con
me un utente disperato. Il nostro utente, un anziano uomo malato, andra per strada quando il servizio per le
dipendenze chiudera. Siamo gia un’ora oltre I'orario di chiusura. Non c’é posto letto nelle strutture per
disintossicazione; gli operatori dell’ambulanza non valutano la necessita di pronta emergenza; i servizi di
supporto non possono intervenire perché c’é un mandato per il suo arresto; la polizia dice di avere un mandato
ma non lo arresteranno a quest’ora; e non ci sono posti letto nei rifugi per senzatetto. Armata di indumenti
puliti di seconda mano, che lui rifiuta di indossare finché non potra fare una doccia, gli sto accanto mentre
striscia nella fila per gli alloggi di emergenza dove alcune ore di attesa gli daranno la possibilita di ottenere lo
spazio per un materasso a terra. Tornero al servizio: mi sto girando. So che non saro mai in grado di
dimenticare questo momento in cui gli ho fisicamente voltato le spalle. Nulla nella mia formazione

L[NdT: l'autrice parla di ‘community workers’ riferendosi agli operatori che lavorano sul territorio e in strutture dello
stesso]


http://www.dulwichcentre.com.au/

professionale mi ha preparato alle ondate di vergogna, tradimento e disonore che mi attraversano. Metto un
piede dietro I'altro e mi allontano da quest’anziano sofferente. Torno alla compagnia del medico e
dell’infermiera e cerchiamo di impedirci reciprocamente di portare quest’'uomo a casa con noi. lo ancora lo
cerco.

Introduzione

Non credo che in qualita di terapeuti e operatori ci stiamo bruciando. Il problema del burnout non ¢ nelle
nostre teste e nei nostri cuori, ma nel mondo reale dove ¢’é mancanza di giustizia. Le persone accanto alle
quali lavoro non mi bruciano e non mi feriscono, mi trasformano, mi stimolano e mi ispirano. Cido che mi
danneggia sono le ingiustizie e le indegnita subite dai miei utenti e la mia frustrante incapacita di cambiare
personalmente le strutture sociali ingiuste con le quali si scontrano e nelle quali vivono (Reynolds, 2009). Il
mio posizionamento etico nella supervisione a fianco degli operatori che stanno resistendo al burnout cerca
di essere un ponte tra il mondo dell’attivismo e il lavoro di comunita e terapia, ed € influenzato da spirito di
giustizia sociale, pratiche di solidarieta e un’etica di resistenza (Reynolds 2002, 2008, 2010a).

In questo scritto descriverd un’analisi di burnout e, offrird un approccio per resistere allo stesso, che &
spalleggiato da justice-doing. Cio richiede una comprensione dei principi di etica collettiva e del dolore
spirituale che ci portiamo dentro quando siamo costretti a lavorare contro i nostri principi etici. Descrivero il
ruolo della solidarieta e pratiche che favoriscono collettivamente la nostra sostenibilita. Per finire colleghero
il restare completamente vivi nel nostro lavoro con I'amore rivoluzionario, e riflettero sulle potenti
trasformazioni che il nostro lavoro ci offre e le possibilita di connessione con il divino sociale (Lacey, 2005).
Questo articolo contiene molte idee e non € inteso come un’esplorazione approfondita della prassi, ma come
un invito a considerare alcune modalita che possiamo prendere in prestito dal mondo e dal lavoro
dell’attivismo. Impegnarsi in justice-doing forma un desiderio collettivo che diventa qualcosa di piu che mera
resistenza ai danni che fanno parte del nostro lavoro. In qualita di operatori e terapeuti, nell’arco della nostra
vita, vogliamo essere totalmente vivi, aperti alla trasformazione e utili alle persone per mezzo del nostro
lavoro, sia esso retribuito o meno.

Quando parlo di resistere al burnout attraverso justice-doing, mi riferisco a qualcosa di diverso dal gestire la
‘trasmissione di stress traumatico’ (Hernandez et al, 2007, p. 231), Trauma Vicario (McCann & Pearlman,
1990), Stress Traumatico Secondario (Figley, 1998), Burnout (Figley, 1998), Compassion Fatigue (Figley,
2002), o Disturbo da Stress Empatico (Weingarten, 2004)%. Credo che il problema del burnout non sia nella
mente degli operatori e che gli utenti non I"abbiano collocato li. Le nostre difficolta hanno la loro radice
nell’ingiustizia della societa e per questo la mia risposta al nostro lavoro ¢ collettiva e relazionale, sostenuta
da spirito di solidarieta e connessa a un’etica di justice-doing che include utenti, operatori, comunita e
societa. Sto suggerendo la co-creazione di qualcosa come Earth Democracy (Shiva, 2005), che rispetti dignita,
interconnessione e sostenibilita della vita in tutti i suoi ambiti.

Burnout & un’idea molto strutturata sull’individuo, come se ci fosse qualcosa di personale che ci rende o
meno all’altezza di questo lavoro. Credo che in prevalenza cio che viene chiamato burnout ci dice di piu sulla
nostra societa di quanto non dica sui singoli operatori. Non nego che in qualita di terapeuti e operatori
possiamo essere danneggiati ed esperire dolore nell’esercizio del nostro lavoro, anche fino al punto estremo
di sentire la necessita abbandonare o sospendere per dei periodi. Cio che contesto € I'accusa prescrittiva e
individualizzata che, nel porre il burnout a onere degli operatori, oscura e rende invisibili i contesti di
ingiustizia sociale in cui operiamo e colpevolizza gli utenti per i danni che subiamo (Reynolds, 2008, 2010a).

Credo che abbiamo la responsabilita etica di impegnarci in un’autocura sufficiente a renderci capaci di essere
completamente presenti con gli utenti, mantenere la loro sofferenza al centro e portare speranza nel lavoro.
Eppure puo sembrare autoindulgenza occuparci della nostra sostenibilita contro lo scenario di dolore e
sfruttamento che vivono i nostri utenti.



Burnout ci fa sembrare giocattoli con le batterie scariche. Come se non stessimo facendo abbastanza yoga o
bevendo abbastanza acqua e queste sono cose importanti, io faccio yoga e bevo acqua ma I'auto-cura non
basta a compensare le questioni di poverta, violenza e dignita di base per le quali le persone soffrono.
Nessuno dei sostenitori dell’auto-cura suggerisce che questa possa creare i necessari cambiamenti pratici
nella realta giornaliera degli utenti. Secondo la Public Health Agency of Canada, vi sono dodici determinanti
di salute, la prima di queste e reddito e status sociale (2006). Lo yoga non crea piu alloggi né rende le pensioni
sociali piu adeguate.

Focalizzarsi sull’auto-cura degli operatori non fa nulla per affrontare le determinanti sociali della salute con
le quali gli utenti combattono.

| costi delle nostre societa ingiuste ricadono su quanti sono impoveriti e marginalizzati, e i cui diritti umani
sono ignorati e abusati, e i counsellors che lavorano loro accanto sopportano il dover testimoniare questa
sofferenza che altri counsellors hanno il privilegio di poter scegliere di non vedere (Reynolds, 2008). Quando
|"auto-cura viene prescritta come antidoto per il burnout, il peso di lavorare in contesti di ingiustizia ricade
sulle spalle dell’operatore come individuo. Lavorare accanto a persone con piu denaro, risorse e status pil
raramente provoca cio che viene chiamato burnout e puo far apparire gli operatori piu professionali. Non mi
sto impelagando in una falsa gerarchia del dolore, in quanto la sofferenza di ognuno é reale, sto mettendo a
fuoco alcune importanti differenze di privilegio. In qualita di operatori non vogliamo essere contrapposti
I'uno all’altro, il problema di restare vivi nel lavoro fa parte di un progetto costruito in modo molto
individuale. Tuttavia, le questioni sono di ordine sociale e richiedono volonta politica, risorse imponenti,
azione diretta e responsabilita collettiva.

1. Justice-doing

L'attivismo mi ha insegnato a strutturare il lavoro di giustizia sociale nella mia vita. Non € né hobby, né
ossessione, € I'impegno verso un modo di essere nell’arco della vita che riguarda tutto il mio lavoro, retribuito
o meno. Ci sono insegnamenti in ogni filo della ricca tela delle professioni d’aiuto a favore della chiara presa
di posizione degli operatori verso il justice-doing: per contestare lo status quo e affrontare la questione
politica dei nostri tempi (James 1995). Lo psichiatra martinicano Franz Fanon, smaschero il mito della
neutralita in psichiatria nei suoi primi scritti a proposito dell’ampio uso della tortura da parte del governo
francese durante la guerra d’indipendenza algerina e fece parte di una tradizione di teorici anti-colonialisti
che affrontavano sempre il tema del potere delle professioni d’aiuto (1963, 1967). Il lavoro di comunita, il
lavoro sociale, la terapia e il counselling hanno in comune ricche e diverse tradizioni di resistenza alla
neutralita, a dispetto dell'impatto e dell'innegabile potere che la neutralita e I'oggettivismo ancora
possiedono nel nostro lavoro. Operatori sociali critico/radicali hanno storicamente sostenuto una pratica in
linea con i valori della resistenza alla neutralita, rispondendo a principi etici, mantenendo una critica verso i
sistemi d’aiuto e lavorando per cambiare il contesto sociale dei problemi (Furlong, 2008; Furlong & Lipp,
1995). Quando mettiamo in pratica justice-doing nel nostro lavoro, non siamo in un territorio nuovo, ma ci
stiamo intrecciando con queste ricche e diverse parti della storia, nonostante queste parti di storia non
vengano sempre raccontate, insegnate oppure onorate.

Se adottiamo il justice-doing come lavoro useremo il nostro potere di operatori e terapeuti per trasformare
i contesti sociali di oppressione. Con questo intendo dire lavorare per cambiare le reali condizioni di vita delle
persone piuttosto che aiutarle ad adattarsi all’oppressione. Noi problematizziamo e critichiamo i costrutti di
neutralita, oggettivismo e professionismo disimpegnato. Decostruzione del potere e lettura delle relazioni di
potere (Foucault, 1972, 1980; Derrida, 1978) sono brillanti contributi alla just practice, ma noi speriamo
anche di creare qualcosa di nuovo e liberatorio nelle nostre societa (Cushman, 1995, 2006). Secondo me, cio
implica il partecipare ad attivismo d’azione quando questo rappresenta una buona tattica di cambiamento.
Come disse il filosofo tedesco Karl Marx, il punto non e soltanto quello di interpretare il mondo, ma di
cambiarlo (1994, p. 118).



Indirizzare il tema dolore privato/questioni pubbliche viene da varie tradizioni di attivismo. Quando parlo
dell’individualizzazione di ingiustizia e della privatizzazione del dolore (come la criminalizzazione della
poverta), mi sto collegando proprio alle ricche storie provenienti dalle due tradizioni: di attivismo e
professionale. | primi insegnamenti che ho ricevuto in cui era citato I'incrocio tra questioni pubbliche e
problemi privati venivano dal femminismo. ‘ll Personale & Politico’ ¢ il titolo di un articolo che la femminista
radicale americana Carol Hanisch ha scritto nel 1970, nonostante non rivendichi la frase né I'idea. Hanisch
scrive: ‘Ci hanno disprezzato a non finire per aver portato i nostri cosiddetti “problemi personali” sulla scena
politica’?. Nel lavoro di comunita, Kiwi Tamasese del team Just Therapy di Aotearoa/Nuova Zelanda parla di
‘questioni private, problemi pubblici’® (2001). Imelda McCarthy, del team Fifth Province in Irlanda, scrive di
come i ‘problemi pubblici diventano questioni private e privatizzate’® nella pratica terapeutica (2001, p. 267).
Sono affiancata da queste professioniste e siamo collettivamente sostenute da una ricca storia di voci che
legittimano il justice-doing. Come molti operatori, non sono mai stata neutrale riguardo alla poverta,
all’abuso sessuale o alla tortura — sono contro. Essere neutrali in questi contesti puo diventare una posizione
politica a favore dello status quo.

2. Etica collettiva

L'etica collettiva & costituita da quegli importanti punti di connessione che ci legano come terapeuti e
operatori. Nella maggior parte del nostro lavoro tale etica passa inosservata, ma forma la base della
solidarieta che ci ha unito e che ci tiene insieme. Ho trovato utile fare una mappatura dei principi di etica
collettiva all'interno delle equipe al fine di sollecitare I'impegno di tutti verso questi principi e creare
significati condivisi. Identificare i principi etici adottati collettivamente puo favorire una ricca critica e accordi
piu chiari. In qualita di operatori non dobbiamo creare principi etici collettivi perfetti, in quanto basi di
partenza e distinzioni nelle nostre posizioni etiche possono offrire molteplici possibilita di espandere la nostra
utilita.

Cio che & importante & mettere in atto i nostri principi etici. E nel fare che Ietica si rivela. La teoria, intesa
come le idee che supportano il nostro lavoro, si rivela attraverso I'esame della pratica professionale o di
guello che facciamo (Reynolds, 2010b). Entrambe, teoria e prassi, sono in relazione con le nostre linee di
principio etico. Questa indagine all’'interno della relazione tra le nostre posizioni etiche e le nostre teorie e
prassi @ riportata nell’ ‘ermeneutica del sospetto’ del ricercatore qualitativo norvegese Steinar Kvale dove
ogni affermazione rimane in sospeso fin tanto che la prassi non dimostra di poter rivelare la teoria.
L’ermeneutica & I'arte dell’interpretazione che resiste verita autoritative e considera significati multipli
provenienti da voci diverse?,

Un’ermeneutica del sospetto invita una fiduciosa, ma anche scettica posizione che richiede che noi ci
mettiamo a distanza critica dai principi etici che reclamiamo e apre la possibilita che la nostra prassi si riveli
in qualcosa di diverso dalla nostra intenzione. Per esempio, quando le equipe mi dicono che essere centrate
sull’utente e considerato un principio di etica collettiva, io chiedo come ciascuna azione pone gli utenti al
centro del lavoro e che cosa ne direbbero gli utenti di quest’affermazione. Questo scetticismo fiducioso ci
invita a porci di continuo le seguenti domande su come facciamo eticamente cio che gli attivisti chiamano
‘walking the talk’®:

2 [NdT ‘They belittled us to no end for trying to bring our so-called “personal problems” into the political arena’]
3 [NdT “private issues, public problems’]

4 [NdT “public problems become private and privatized issues’]

5 [NdT ‘hermeneutics of suspicion’]

5 [NdTpassare dalle parole ai fatti]



e Quali sono i principi etici che ti hanno portato a fare questo lavoro? Quali modi di essere in questo
lavoro valorizzi, senti vicini, magari anche sacri? Quali principi etici sono richiesti per il tuo lavoro
senza i quali non saresti in grado di lavorare?

e Qual e lastoria della tua relazione con questi valori e principi etici? Chi ti ha insegnato questo? Come
si sono manifestati nella tua vita e nel tuo lavoro?

e Quali etiche o valori possediamo collettivamente?

e Quali etiche sono vive nel nostro lavoro quando lo svolgiamo nel modo che i nostri utenti reputano
piu utile?

e Come svolgiamo il nostro lavoro in modo da renderlo coerente ai nostri principi di etica collettiva?

e Come puo il rimaner vicino ai nostri principi di etica collettiva promuovere la nostra sostenibilita e
trasformazione nel tempo?

3. Dolore Spirituale

Credo che dolore spirituale e isolamento siano modi piu utili per capire i danni che gli operatori delle
professioni d’aiuto subiscono nello svolgere il loro lavoro di quanto non lo siano le idee individuali e
prescrittive del burnout. Quando i counsellors sono in grado di lavorare in accordo con i loro principi etici
la sostenibilita diventa possibile (Reynolds, 2009). Ma le strutture sociali e le risorse limitate, che forzano
i counsellors a lavorare in modi che vanno contro la loro etica generano cio che io chiamo dolore
spirituale. Il dolore spirituale di cui parlo € la discrepanza tra cid che e considerato rispettoso, umano,
generativo e i contesti che ci chiamano a violare le nostre credenze profonde e I'etica che ci ha portato
al lavoro terapeutico e di counselling.

Molti terapeuti e operatori trovano immediata risonanza con questo concetto di dolore spirituale. Credo
che il dolore spirituale € cido che porta molti a lasciare il nostro lavoro. Spesso il dolore estremo e
I'oppressione di cui soffrono gli utenti accanto ai quali lavoriamo, o il modo di essere degli utenti stessi,
vengono accusati di bruciare gli operatori. Secondo la mia esperienza, il piu delle volte non sono gli utenti,
il loro modo di essere, né la loro sofferenza cid che terapeuti e operatori non riescono a sopportare, bensi
i contesti di ingiustizia che non ci permettono di lavorare in modo allineato ai nostri principi etici.

Promuovere la sostenibilita a fronte di tale dolore spirituale & difficile quando le ingiuste condizioni di
vita delle persone non migliorano e noi viviamo il nostro lavoro come se stessimo spalando acqua.
Lavoriamo molto e lavorare di piu non funziona. L'odore di una particolare incompetenza individuale
incomincia a insinuarsi. Questo & lo sporco lavoro dell’'isolamento (Reynolds, 2009).

Impariamo il nostro lavoro sulle spalle degli utenti. Credo che questa & una dura, spesso non detta verita
del nostro lavoro collettivo. Il nostro lavoro non & innocente e in qualita di counsellors non soffriamo le
conseguenze peggiori della nostra incompetenza o della mancanza di esperienza: ne soffrono gli utenti.
Cio pud essere paralizzante per i counsellors e richiede la nostra solidarieta e impegno professionale.

La cura dell’operatore ¢ al centro del mio lavoro e, quando un operatore sta provando dolore spirituale
e quasi un imperativo professionale per me entrare e alleggerire questo malessere. Durante le discussioni
dei casi spesso accade che i counsellors parlano di episodi in cui hanno trasgredito nei confronti degli
utenti, generando da parte di altri operatori commenti di denigrazione verso |'utente, in modo da far
apparire il comportamento non etico plausibile. Cio non & fatto con cattive intenzioni. Tuttavia, nelle
equipe staff-centrate, le politiche di cortesia e la nostra esigenza di appianare le cose per dare priorita
all’armonia delle relazioni interpersonali (Allan Wade, comunicazione personale, 2010) rispetto a una
critica che porta a relazioni piu giuste, ci invitano ad appianare le cose con i colleghi. Cio non e di beneficio
all'operatore che trattiene il dolore spirituale di trasgressione della dignita dell’utente e dei suoi stessi
principi etici. Appianare richiede inoltre patologizzare attacchi contro I'identita (Goffman, 1963)
dell’utente. Vedo questo dolore spirituale come una potenziale risorsa (Bird, 2006) per |'operatore, un

5



sentirselo-nelle-ossa, la cui immediatezza esige un’indagine etica. Di seguito vi sono alcune domande per
indagare la relazione con il dolore spirituale:

e Quale principio etico o modo di essere che rispetti nel tuo lavoro hai trasgredito? Perché questo
principio € importante per te? Come hai agito per trasgredirlo?

e Perché questo dolore spirituale € presente in questo momento, nel lavoro con questa persona
e in questo contesto?

e Considerando che hai agito in modo che non ¢ in linea con cid che piu rispetti nel tuo lavoro,
cosa potrebbe significare I'assenza di dolore spirituale?

e Inche modo ti prenderai la responsabilita delle tue azioni con I'utente e inizierai a recuperare la
relazione? Come possiamo sostenerti in questo lavoro di assunzione di responsabilita?

e Come puoi tener vicina quest’esperienza di dolore spirituale e usarla in futuro per ri-
member[are]” (Myerhoff, 1982; Madigan, 1997) la relazione che hai con i tuoi principi etici?

e Cosa dice sulla relazione con i tuoi principi etici il fatto che hai portato questa cosa all’equipe?

e Quali conoscenze in merito ai nostri principi di etica collettiva possono aver facilitato il parlare
di questo? Come puod questa trasgressione essere utile a tutti noi collettivamente?

Queste domande riflessive (Tomm, 1987; Madigan, 2011) parlano a cio che il terapista narrativo australiano
Michael White chiamerebbe I'assente ma implicito (2000a), e richiedono una risposta immediata da parte
dell’operatore. Qui, occuparsi del dolore spirituale e dell’indagine etica che questo richiede, puo aiutare gli
operatori a muoversiin linea con le proprie posizioni etiche. A dispetto del malessere, incoraggio gli operatori
a ingaggiarsi il piu possibile col proprio dolore spirituale, a sentirlo e tenerlo vicino. Nel mio lavoro al fianco
di professionisti resisto all’opportunita di centrare il mio ruolo sulla risoluzione del problema, al contrario
divento curiosa circa i modi in cui il dolore spirituale ci parla della nostra etica. Incoraggio gli operatori a
subodorarlo, accoglierlo e a rispondere in linea con la nostra etica collettiva.

4. Solidarieta

Insegnamenti provenienti dalla solidarieta mi dicono che un gruppo e piu utile anche di singoli individui
potenti: piu persone, molto meglio®. La mia comprensione di solidarieta deriva dalle venerande tradizioni
attiviste dell'immaginare un’etica collettiva, cercare pratiche comuni di resistenza all’oppressione
(Wade,1996) e promuovere justice-doing. La solidarieta ci dice che i giusti modi di essere sono interconnessi
allo stesso modo in cui lo sono i nostri sforzi e le sedi di resistenza. Noi siamo destinati a fare questo lavoro
insieme. No One Is lllegal, un gruppo attivista anticolonialista dice: ‘Oppressioni incrociate. Resistenza unita’®
(n.d.). Mi rincuora il loro invito a guardare a tutte le nostre azioni di justice-doing come azioni vagamente
legate a uno spirito di solidarieta. Il lavoro di justice-doing & profondamente collaborativo e vi sono molti
percorsi: ‘Facciamo questo lavoro sulle spalle altrui e noi spalleggiamo altri’ (Reynolds 2010a).

Strutturare la nostra comprensione di sostenibilita come compito collettivo ci invita a muoverci verso altri
operatori per sostenerli e supportarli, per essere solidali con loro e per offrire loro la nostra speranza di una
societa giusta. Ci0 & ovviamente reciproco in quanto anche noi saremo rafforzati da altri. La solidarieta rende
il progetto della nostra sostenibilita meno arduo e tanto piu possibile. La solidarieta consente inoltre alleanze
imperfette, in cui si crea abbastanza fiducia reciproca da far si che la critica possa essere espressa, sentita e
confutata responsabilmente. Solidarieta e partenariato imperfetto rendono possibile il fatto che quelle
difficili ma necessarie conversazioni sul nostro lavoro vengano vissute come qualcosa di diverso da biasimo

7 [NdT re-member che si traduce in ‘ricordare’ & usato dall’autrice in doppio senso — vedi autori citati.]
8 [NdT I'autrice usa ‘more better’ che equivale a ‘pit meglio’ senza metterlo tra virgolette]
9 [NdT ‘Intersecting oppressions. Uniting resistance’]



e accusa. In questo modo, lo spirito di solidarieta ci ispira a un miglior servizio verso i nostri utenti (Reynolds,
2010b).

Per esempio, in qualita di counsellors, infermieri e detox workers®® nei servizi per le dipendenze ricorriamo
agli operatori e ai medici della salute mentale per ricoverare gli utenti. Questi operatori vengono messi nella
posizione di dover individualmente usare il loro potere e prendersi la responsabilita di togliere a qualcuno
I"autonomia e affidarlo alle istituzioni. Questa grave responsabilita € compito della societa, tuttavia ricade
individualmente sull’operatore. Quelli di noi che non devono fare queste scelte, o usare tale potere, possono
star li a giudicare mantenendo le mani pulite da questo lavoro non certo innocente, che un operatore della
salute mentale mi ha descritto come ‘straziante’. A volte la nostra reazione sociale collettiva riguardo al
ricovero coatto rimanda la responsabilita all'operatore in modo individuale per la mancanza di soluzioni
sociali dignitose. Come se questa difficile scelta fosse una scelta personale dell’'operatore (White, 2002).
Ignoriamo il nostro compito di creare opzioni piu giuste quando lo limitiamo al giudizio dell’'operatore che
riteniamo responsabile. Questo ¢ il tipo di divisione ingiuriosa che la solidarieta puo trasformare (Reynolds,
2010c). L'educatore critico brasiliano, Paulo Freire, insegna che la solidarieta va oltre il nominare oppressioni
e oppressori e ‘richiede la trasformazione di sé stessi, delle istituzioni e del mondo’!! (2001).

Lavorare in contesti in cui manca la giustizia sociale puo sedurci a pensare che dobbiamo fare tutto, qui e
dove la solidarieta e I'etica collettiva diventano per noi una grande risorsa. La sostenibilita richiede che
bilanciamo responsabilita e potere (Reynolds, 2010a). Non possiamo essere responsabili per 'abbondanza
dei bisogni, ma soltanto per quel lavoro che € in nostro potere realizzare. Lo spirito di solidarieta ci invita a
testimoniare e a connetterci con I'importante lavoro di altri, aiutandoci a visualizzare il nostro lavoro
collettivo in modo sia fattibile che sostenibile.

5. Promuovere sostenibilita collettiva

Secondo me, la sostenibilita esprime una vitalita, una presenza di spirito e una genuina connessione con gli
altri. Richiede di piu che andare avanti, di piu che resistere al burnout, di piu che mantenere una presa
disperata sulla speranza, eppure comprende tutte queste capacita. Siamo sostenuti sul lavoro quando siamo
in grado di essere coinvolti completamente e sull’aspetto relazionale, quando rimaniamo connessi alla
speranza e quando riusciamo a essere utili agli utenti nel corso del tempo (Reynolds, 2010b). Promuoviamo
sostenibilita nelle relazioni reciproche, non con una serie di progetti isolati e individuali. Ho interesse nella
nostra cura collettiva e nella nostra sostenibilita collettiva, che & reciproca, comune e indissolubilmente
legata a pratiche animate da solidarieta.

Sono ispirata da questioni che non riguardano tanto la resistenza al burnout, quanto il come possiamo agire
con solidarieta per promuovere la nostra sostenibilita collettiva e mantenere lo spirito della nostra etica
collettiva vivo nel nostro lavoro e nella nostra vita:

e Come possiamo rimanere connessi alla nostra vitalita?

e Come manteniamo la nostra etica collettiva in modo pitu completo?

e Come possiamo agire in solidarieta per mantenere lo spirito di giustizia vivo nel nostro lavoro
collettivo e nella nostra vita?

e Come possiamo cambiare le strutture ingiuste che opprimono le persone?

e Qualisonoiconfini eirequisiti di giustizia e giusta pratica in una societa che & piu giusta con alcuni
e meno con altri?

10 [NdT figure professionali con due anni di formazione infermieristica (practical nurse) seguita da esperienza pratica
e/o formazione specifica nell’area delle dipendenze]
11 [NT ‘implies the transformation of oneself, institutions, and the world’]

7



La mia comprensione di sostenibilita e ispirata a quanto ho imparato nelle comunita di attivismo ambientale

e legata a cio che I'espertain fisica, attivista e ambientalista, Vandana Shiva, chiama Earth Democracy (2005).
Shiva mette la sostenibilita tra i principi di una Earth Democracy che rispetta la dignita di tutta la vita, incluse
le culture ecologiche non umane, e che promuove stili di vita a sostegno della vita e modelli di consumo che
non sovrautilizzano risorse o sfruttano persone. Ella vede il progetto di giustizia globale vincolato alla
sostenibilita della vita in tutti i suoi ambiti. Earth Democracy dipende dall’interconnessione della giustizia
ecologica con la giustizia sociale.

Insegnamenti da culture multiple hanno sempre parlato del bisogno di sostenibilita del pianeta e
dell’interconnessione delle persone tra loro e con la terra. Molti insegnanti hanno detto cose simili, ma una
massima che mi & rimasta & spesso attribuita all’attivista della non-violenza!?> Mahatma Ghandi: ‘vivi
semplicemente cosi che gli altri possano semplicemente vivere’. Le interconnessioni di questi insegnamenti,
provenienti da ambientalismo, da movimenti di giustizia sociale e da molte culture, sono cio su cui la mia

comprensione di sostenibilita & fondata.

Sono interessata alla sostenibilita collettiva perché noi siamo connessi nel nostro lavoro accanto a persone
emarginate. A volte, cio richiede una grande creativita, per mantenere una connessione nell’abisso delle
differenze, del conflitto e della competizione sulle limitate risorse in diminuzione. Lavorare insieme
rappresenta inoltre una sfida a causa della competizione su teorie e prassi, per questioni di onesta, di futili
diverbi e delle tante significative ferite che ci provochiamo lavorando. La pill grande risorsa che abbiamo a
disposizione nel lavoro di relazione che stiamo svolgendo siamo noi stessi e I'un I'altro.

A. Siamo insostituibili

Un’organizzazione puo assumere un altro operatore domiciliare, un altro medico specializzato in patologie
da dipendenza oppure un altro operatore dei centri antiviolenza, ma non siamo rimpiazzati. Tutto cid che
siamo, le relazioni che abbiamo creato, le cooperazioni che abbiamo sviluppato, la formazione organizzativa
richiesta dal nostro lavoro, la solidarieta con altri operatori, il modo in cui gli utenti ci hanno educato; tutte
gueste cose se ne vanno con noi. Nuovi operatori devono instaurare nuove relazioni, creare altra solidarieta
e imparare nuovamente come essere utili nei posti in cui si trovano attualmente. Il costo a carico degli utenti
e del nostro lavoro ai margini &€ immisurabile quando le relazioni dei singoli operatori vengono lacerate. Allo
stesso tempo dobbiamo darci reciprocamente il permesso di lasciare i nostri incarichi, in modo da vivere il
nostro lavoro come scelta e non come un fardello. Possiamo portare le nostre competenze, le nostre
conoscenze e la solidarieta pre-esistente verso nuove mete. Ci sono molti modi di essere utili. Ma perdere
operatori a causa di cio che in modo semplicistico ed eufemistico viene chiamato burnout, strappa operatori
e utenti da relazioni costruite, ruba competenze, esperienza e speranza dai luoghi di lavoro e dalle comunita
—risorse di cui c’e un disperato bisogno e una scarsa offerta. La terapeuta familiare americana Lynn Hoffman,
descrive questa rottura delle relazioni tra terapeuti o operatori e utenti come paragonabile alla ‘recisione di
un’arteria’®® (2002, p.242).

B. Funzioni realizzabili

Lavoro accanto a operatori domiciliari nel Vancouver Downtown Eastside, che ¢ il quartiere piu povero di
Vancouver e I'area fuori-riserva pil povera in Canada. Gli operatori nell’area dell’housing combattono con la
sostenibilita, il che non puo sorprendere visto che l'inviato per I’'housing delle Nazioni Unite dice che
Vancouver ha una crisi di housing di livello mondiale (Johal, 2007). Da quando ha vinto il bando per le
olimpiadi del 2010, Vancouver ha piu che triplicato il numero dei senzatetto (Keller, 2010). Quando gli
operatori sono in grado di reperire alloggi per persone senza abitazioni adeguate e homeless le condizioni

12 [NdT non-violence]
13 [NdT ‘severing an artey’]



contrattuali possono venir meno perché I'astinenza totale da sostanze e spesso un criterio di assegnazione e
gli homeless spesso combattono con I'abuso di sostanze e con quanto viene concepito come ‘malattia
mentale’. Quando abbiamo incominciato a parlare del lavoro, chiamandolo ‘lavoro sulla condizione di
homelessness’ piuttosto che lavoro di housing, la sostenibilita ci & parsa piu vicina. Ricreare la descrizione
della funzione che dava un nome al lavoro che fanno, ha fatto la differenza per questi operatori.

Le funzioni proprie di una professione devono essere realizzabili. In contesti in cui il lavoro sembra non essere
mai attuabile, facilmente si creano squilibri. Abbiamo il compito di lavorare diligentemente ed in modo
competente per rispondere ai requisiti delle nostre professioni e dei nostri contratti di lavoro. Non possiamo
misurare il nostro lavoro sulla base di quanto lavoro & necessario. Un progetto puo includere un operatore
di salute mentale, ma cio non puo significare che I'operatore & responsabile di tutti i problemi all’interno del
progetto legati alla salute mentale. Questo e facile a dirsi, ma nelle situazioni di bisogno estremo in cui
operiamo, sappiamo bene che molto spesso se una cosa non la facciamo noi vuol dire che non viene fatta.

C. Sostenibilita uguale affidabilita nei confronti degli utenti

| dirigenti e i supervisori delle organizzazioni no-profit spesso pranzano davanti alle tastiere e vengono a
lavorare abbastanza ammalati da essere mandati a casa dai loro dipendenti. Invito i supervisori a essere
mentori della sostenibilita per gli operatori prendendosi le proprie pause pranzo e i loro giorni di malattia.
Invito le equipe a concedersi reciprocamente il permesso di prendersi i giorni di malattia e le ferie spettanti
e di rifiutarsi di fare lavoro straordinario, in ogni caso di recuperare il tempo lavorato in piu piuttosto che
farsi pagare il lavoro straordinario. Queste semplici strategie che pongono come prioritaria la cura collettiva
sono difficili da mettere in pratica. Ricordo agli operatori che faranno questo lavoro per molto tempo e li
invito a considerare la sostenibilita come una forma di affidabilita verso gli utenti che dovranno vedere per i
prossimi trent’anni. Questo invito a trascendere il tempo, a essere affidabili nei confronti dei nostri utenti del
futuro, a volte aiuta gli operatori ad andare oltre i numerosi e disperati bisogni del presente ai quali devono
dire ‘no’.

D. Variabilita nei compiti

La variabilita nei compiti &€ un’altra tattica che uso per promuovere la sostenibilita di chi lavora ai margini.
Per esempio, nei centri antiviolenza, nell’arco di cinque o sei ore consecutive, spesso i counsellors vedono
fino a cinque sei utenti in situazioni di crisi estrema, di trauma e disperazione, una dopo l'altra, cinque giorni
a settimana. Questi stessi operatori potrebbero anche dover fare turni di reperibilita per occuparsi
direttamente delle vittime di stupro nei Pronto Soccorso. Turni lavorativi cosi pesanti sono dovuti alle
pressanti esigenze dei servizi e degli utenti, e hanno una relazione diretta con la violenza degli uomini e la
disparita economica nella nostra societa. In queste condizioni e difficile immaginare e spostarsi verso azioni
che promuovono la sostenibilita collettiva. Gli operatori allora potrebbero arrivare ad abbandonare il lavoro
oppure subire delle ferite tali da non essere piu disponibili per gli utenti sia che essi siano fisicamente presenti
0 meno.

Impegnarsi nella variabilita dei compiti & una tattica di sostenibilita utile e potrebbe forse essere un obbligo
etico delle organizzazioni. Tale variabilita nei compiti diventa anche coinvolgimento nel lavoro di gruppo oltre
che nel lavoro individuale: partecipare alla stesura delle politiche del servizio e alla loro implementazione,
passare le nostre conoscenze ad altri operatori attraverso la formazione informale, educazione nell’ambito
della comunita, attivismo diretto e pratiche creative di condivisione di compiti.

6. Resistere al senso di specialita

Le nostre relazioni con la sostenibilita sono a volte messe a rischio dalla seduzione del sentire il nostro lavoro
speciale. Credo che dovremmo resistere all’utilizzo di metafore di guerra, come ‘in trincea’ per descrivere il



nostro lavoro (Todd & Wade, 1994). Gli operatori spesso sentono commenti del tipo ‘non potrei mai fare cio
che fai tu’, oppure ‘sono cosi colpito che tu possa lavorare Ii’.

Gli operatori mi dicono che raramente sentono che questi commenti sono sinceri o significativi, Spesso
rispondono a commenti che considerano il nostro lavoro speciale con la sensazione di essere fraudolenti. So
che la sofferenza di ognuno € reale e che tutto il lavoro di relazione nelle professioni d’aiuto e difficile.
Confronto e competizione possono condurre alla costruzione sociale di gerarchie di dolore che attribuiscono
maggior valore al dolore di tipo drammatico o romantico. Lo psichiatra americano. Jonathan Shay, chiama
questo confronto ‘pissing contests’* (1995, p. 205), laddove gli utenti fanno a gara a chi ha il dolore
considerato pilu valido in risposta al concetto radicato di vittima meritevole o vittima non meritevole.
Resistere alla partecipazione in gerarchie di dolore e pissing contests crea lo spazio per accogliere il dolore di
tutti, senza rendere invisibile il fatto che i contesti sono molto diversi. Resistiamo a normalizzare quei contesti
che sono inaccettabili senza elevare noi stessi come operatori. Il nostro lavoro & particolare e difficile, ma
non speciale.

Molti operatori che lavorano accanto a persone che lottano ai margini della societa si sentono a disagio
quando lo sfruttamento patito dagli utenti viene usato come considerazione per noi professionisti e va a
costruire le nostre identita, quali identita straordinarie. Essere messi su un piedistallo € in realta una
posizione ‘al di fuori’, come se il nostro lavoro & fuori dal normale. E importante contestualizzare I'essere
messi su un piedistallo perché cio significa molte cose. Primo, sfrutta ed espropria |'esperienza agli utenti.
Secondo, implica una gerarchia del dolore che non é utile. Terzo, libera i cittadini ordinari dal disagio e

dall’obbligo di fare qualcosa per cambiare i contesti oppressivi in cui gli utenti vivono.

Leonard Peltier € un leader dell’American Indian Movement e forse uno dei pil conosciuti prigionieri politici
al mondo. (Le organizzazioni mondiali per i diritti umani proclamano I'innocenza di Leonard e reclamano la
sua liberazione. Per una maggior contestualizzazione della sua storia si puo vedere il film Incident at Oglala
[Apted & Chobanian, 1992] ed il sito web della Leonard Peltier Defence Commitee). Leonard contesta la
specialita che gli viene attribuita, nonostante sia venerato nell’ambito dei movimenti di giustizia sociale e
nelle comunita indigene del mondo per i sacrifici fatti in nome della giustizia sociale. E convinto di aver fatto
soltanto cid che la sua cultura gli ha insegnato a fare in difesa della sua comunita e dei suoi anziani:

Dovete capire ... lo sono ordinario. Dolorosamente ordinario. Questa non é modestia. Questo é un
dato di fatto. Magari anche tu sei ordinario. Se é cosi, io onoro la tua ordinarieta, la tua umanita, la
tua spiritualita. Spero che tu onorerai la mia. Quell’ordinarieta e il nostro legame, tu e io. Siamo
ordinari. Siamo umani. Il Creatore ci ha fatto cosi. Imperfetti. Inadeguati. Ordinari ... Non siamo fatti
per essere perfetti. Siamo fatti per essere utili.> (1999, p. 9)

Alcune volte lavorare con persone emarginate pud svalutare il lavoro di chi aiuta (Suzanne Hinds,
comunicazione personale, 2007). Alcuni dei miei piu grandi successi sul territorio di Downtown Eastside sono
stati ottenere protesi e cure odontoiatriche dignitose per le persone. Questo lavoro a volte e ritenuto ‘il
lavoro non vero’, cioé nel mio caso terapia non vera. Al contrario, & visto come lavoro di sostegno o di
comunita, il che svaluta cid che abbiamo fatto e il suo significato e allo stesso tempo manca di rispetto a
gueste altre legittime forme di lavoro relazionale.

14 [NdT Espressione in slang che indica disputa o conflitto su argomentazioni banali]

15 [NdT You must understand... | am ordinary. Painfully ordinary. This is not modesty. This is fact. Maybe you’re
ordinary too. If so, | honor your ordinariness, your humanness, your spirituality. | hope you will honor mine. That
ordinariness is our bond, you and I. We are ordinary. We are human. The Creator made us this way. Imperfect.
Inadequate. Ordinary... We’re not supposed to be perfect. We’re supposed to be useful.]

10



7. Contestare il cinismo e portare speranza

Il nostro lavoro puo riprodurre il tipo di dominio che speriamo di alleviare; adattando le persone allo stato di
poverta e partecipando al controllo sociale. Gli operatori possono rispondere a cid rimboccandosi le maniche
per trasformare lavoro, politiche e organizzazioni oppure arrendendosi, sottoscrivendo al cinismo e
abdicando la responsabilita di creare un cambiamento. Il cinismo funziona come un dis-turbo®® sociale
debilitante. Gli operatori che propendono verso il cinismo attaccano il benché minimo sforzo di altri a creare
cambiamento. ‘Nulla puo cambiare, nulla cambia mai qui e nulla che tu proverai a fare fara alcuna differenza.
Qualsiasi cosa che tu stai pensando di fare — noi gia la conosciamo, I'abbiamo gia provata e non funziona’.

Gli operatori colti dal cinismo possono lasciare il peso dei compiti del servizio ad altri operatori, possono agire
come lupi solitari fuori dalle politiche del servizio, possono e hanno fatto perdere fondi alle organizzazioni,
hanno causato dispendiose difese contro investigazioni fino a esiti di chiusura. In questi casi i colleghi
perdono il lavoro e gli utenti soffrono le conseguenze peggiori.

Cambiare le strutture e le politiche dei nostri servizi € necessario, utile ma anche limitato. Sono necessarie
delle risposte non soltanto da parte dei dirigenti, delle organizzazioni e da noialtri operatori — ma, piu
efficacemente e giustamente, da parte della societa e delle nostre comunita. Il cinismo pud portarci ad
incolpare i nostri dirigenti e le organizzazioni per i contesti di ingiustizia in cui vivono i nostri utenti. Cio non
€ piu giusto del dare la colpa agli operatori per le ingiustizie di cui soffrono i nostri utenti.

La sostenibilita ci richiede di lavorare nel mondo in cui siamo, con cid che & e non con cid che dovrebbe
essere. Non sto suggerendo che dobbiamo adattarci all’'oppressione, ma che dobbiamo trattenerci dal
parlare di cio che dovrebbe essere in modo scollegato dalle azioni spesso coraggiose da intraprendere per
determinare i cambiamenti necessari a lavorare in allineamento con i nostri principi etici, e fornire un servizio
efficace e compassionevole. Il cinismo puo essere semplice. Portare speranza al nostro lavoro con gli utenti
e pit complesso e piu difficile.

In qualita di professionisti abbiamo I'obbligo di trasmettere una ragionevole speranza, una speranza in cui
crediamo, o una speranza incarnata nel nostro lavoro di relazione con gli utenti e non di rubare qualsiasi
speranza essi hanno. Facendo attenzione a non apparire irrispettosa alcune volte dico ‘non fare terapia e
preferibile a una cattiva terapia’. Qui parlo di cio che gli utenti mi hanno insegnato in merito ai costi del lavoro
di relazione irrispettoso o pericoloso. Per rifugiati e sopravvissuti a tortura cio puo significare esperienze di
terapia che replicano le interrogazioni. Persone transgender mi hanno parlato di aver dovuto sopportare a
volte la transfobia e I'odio da parte di operatori considerati di prima accoglienza per I'accesso ai servizi di cui
hanno bisogno®. A seguito di queste esperienze, gli utenti a volte prudentemente decidono di non agganciarsi
mai pill a noi professionisti. In questi casi i professionisti responsabili della pratica irrispettosa e pericolosa
hanno rubato dal futuro dell’'utente la possibilita e la speranza di un lavoro utile.

Justice-doing richiede una continua e tenace relazione con la speranza. Freire sfida il cinismo e mi ispira
guando dice ‘La disumanizzazione che risulta da un ordinamento ingiusto non & un motivo di disperazione,
ma di speranza, in quanto porta all’incessante perseguimento dell’umanita negata dall’ingiustizia’*’ (1970,
pp. 72-73).

E un mio preciso obbligo morale in qualita di supervisor terapeutica portare speranza all’interno del mio
lavoro di relazione con gli operatori. Quando ho iniziato a lavorare nel Downtown Eastside, non mi

16 [NdT dis-ease]
17 [NdT ‘The dehumanization resulting from an injust order is not a cause for despair, but for hope, leading to the
incessant pursuit of the humanity denied by injustice’]

11



consideravo naive né sicura. Avevo un’esperienza globale di lavoro e di vita accanto ai poveri e ai
sopravvissuti a tortura che mi ha fornito una mappa su come procedere. Ma ‘Una mappa non ¢ il territorio’
(Korzybski, 1933, p. 750; Bateson, 1972)*8 e agendo come se sapessi dov’ero, mi son trovata blandamente a
chiedere quando venivano chiuse le cartelle. Ho incontrato sguardi vuoti e occhiate di traverso. Alla fine
un’anima gentile mi ha guardato con benevolenza e mi ha informato che, per la maggior parte le cartelle si
chiudono quando gli utenti muoiono o quando finiscono in carcere per lunghi periodi. Ricordo la sensazione
di spostamento del tempo e dello spazio e il pensare ‘qui € dove lavoro ora’. Sapevo che qui non avrei mai
pit avuto il privilegio di fare una domanda cosi disinformata. La mia mappa del mondo era cambiata. Il
compito di rimanere agganciata a una speranza credibile richiedeva che incominciassi a pensare e agire in
modo nuovo.

8. Sentirsi nelle ossa®® che il nostro lavoro conta: risultati ‘immisurabili’

La nostra sostenibilita & connessa al sapere e credere che il nostro lavoro conta. Tuttavia come puo essere
misurata la nostra utilita? Le ineffabili, intangibili e irrintracciabili influenze del nostro lavoro collettivo non
si possono misurare. Molto del lavoro che facciamo ai margini non & misurato per mancanza di strumenti di
misurazione o perché cio che raggiungiamo non e visto come priorita o riconosciuto come avente valore. lo
lavoro per rintracciare e dare un nome agli esiti immisurabili, cosicché il nostro lavoro non si disperda. In
particolare mi occupo di dare dignita agli utenti, di promuovere sicurezza e dei non-eventi®- quelle situazioni
che non peggiorano, in modo misurabile, grazie al nostro lavoro.

Nelle nostre relazioni con gli utenti, diamo loro la dignita di persone meritevoli del nostro rispetto.
Ripristiniamo dignita e co-creiamo dignita. La dignita & qualcosa che facciamo tra di noi in qualita di persone.
Non & una cosa che puoi prenderti da solo (Allan Wade, comunicazione personale, 2008). Nelle situazioni in
cui gli utenti muoiono, affrontare la morte con dignita fa la differenza — una differenza che non possiamo
misurare. Fa una gran differenza per gli utenti avere un membro dello staff che ogni volta si ricorda il suo
nome e lo pronuncia correttamente. E importante sapere che anche se la tua esperienza riguardo alla tua
vita e di isolamento totale, a qualcuno mancheresti in caso di morte. Come misuriamo queste differenze?

Le persone sono qualcosa di piu della cosa pil brutta che hanno mai fatto. Ho imparato questo nel lavoro da
attivista per I'abolizione della pena di morte e, dagli inviti a vedere I'umanita nelle persone che erano nei
corridoi della morte e sarebbero state di seguito giustiziate. (Sono riconoscente a Roger Coleman, che era
innocente e Robert Harris, che non lo era, per questo insegnamento). Una competenza richiesta nel nostro
lavoro & quella di saper co-creare relazioni d’onore e dignita con persone che lottano ai margini della nostra
societa, che non sempre rispondono alle nostre cure e al nostro professionalismo con riconoscenza e
gratitudine e spesso ci rispondono con la loro ‘mera rabbia’?* (Piercy, 1982, p. 88). E importante per le
persone le cui storie pill spesso narrate sono molto lontane dalle persone che vorrebbero essere, che noi
possiamo cercare, nutrire, e creare storie pil sostanziose (Geertz, 1973; White, 2000, 2004) su chi essi
preferiscono essere, chi & possibile che essi siano, e reclamare piccoli e preziosi pezzi di cio che di dignitoso
e onorevole essi sono stati.

Possiamo misurare i rischi, ma la sicurezza non € un bene che puo essere facilmente quantificato. Possiamo
comungue lavorare verso modi di essere piu prudenti e abbastanza prudenti (Bird, 2000). Peak House & un
percorso residenziale per giovani, e le loro famiglie, alle prese con problemi di abuso di sostanze,
sfruttamento e oppressione®. Nel nostro lavoro con giovani donne, la loro comprensione di cid che si pud

18 [NdT ‘A map is not the territory’]
1% [NdT A knowing-in-the-bones]
20 [NdT unhappenings]
21 [NdT ‘just anger’]
12



fare per essere piu prudenti o abbastanza prudenti nel mondo rappresenta un cambiamento notevole: cose
come non fare I'autostop, non salire in macchina con uomini che non conoscono, non entrare mai in auto
con autisti ubriachi. lo non intendo ritenere le donne responsabili per le violenze perpetrate da uomini, ma
attrezzarle affinché si muovano in sicurezza il pil possibile. Quando queste giovani donne terminano il
programma, cid che spesso viene misurato € il livello di consumo di droghe e alcol. Ma vi sono cambiamenti
immisurabili che promuovono modi di essere meno a rischio che passano inosservati nel complesso di tutto
il nostro lavoro, incluso il lavoro con quanti si identificano come uomini, gender variant e trans.

| non-eventi sono tutto cid che non possiamo misurare perché non accadono: un giovane che non si
prostituisce perché da sei mesi & pulito da sostanze; un utente anziano che non ha piu bisogno di
ospedalizzazione o di trattamento sanitario obbligatorio perché le infermiere che operano in strada?? I’hanno
aiutato a ottenere e ad assumere la terapia; I'utente che per questa volta non prende in considerazione il
suicidio per via dell’aggancio con I'operatore. Come ci occupiamo di tutti questi non-eventi che sfuggono alle
misurazioni?

La nostra influenza di operatori non soltanto puo essere immisurabile, in quanto non misurabile, ma a volte
e irrintracciabile e magari & proprio cosi che deve essere se il nostro lavoro € veramente centrato sull’utente
(Elaine Connolly, comunicazione personale, 2008). Tuttavia i costi che questo comporta per noi operatori
impattano la nostra sostenibilita collettiva in quanto non c’é testimonianza del nostro lavoro. L’assenza di
obiettivi misurabili pud essere un ostacolo alla nostra sostenibilita che chiede conto della nostra utilita
all’utente. Ma ci sono storie non raccontate che accadono ‘appena sotto la superficie della vita di tutti i
giorni’?® (Uzelman, 2005, p. 17), che parlano dei modi immisurabili in cui noi facciamo la differenza: storie
della nostra sostenibilita collettiva.

9. Le pratiche del ‘restituire’*

Prendendo in prestito dagli Alcolisti Anonimi e dai Narcotici Anonimi tradizioni nella pratica di restituzione
(1998-2001), cerco di aggiornare gli operatori sulle storie che vengono raccontate in merito alla loro utilita
per gli utenti. Le sopracitate fratellanze credono che ‘restituire’ sia una strada per mantenere il cambiamento
scelto.

Ri-connettersi con altri operatori e aggiornarli sulle differenze che hanno fatto nella vita delle persone cui
lavoriamo a fianco, non & soltanto una cosa carina da fare: & un obbligo morale. Invito le equipe a dedicarsi
dichiaratamente al restituire come pratica di aggregazione?®.

A Peak House ho lavorato con un giovane delle First Nations totalmente respinto dal sistema scolastico, che
si trascinava dietro una storia di sé che lo rappresentava come ‘stupido’. Questa parola non gli apparteneva,
ma pensava gli si adattasse. Non conosceva la matematica di base, come la divisione lunga, pur avendo quasi
sedici anni. Questo giovane lavorava duramente per render conto alla sua famiglia e alla comunita del suo
comportamento irrispettoso e di particolari atti di violenza. Quando il nostro lavoro volgeva alla fine, ho
chiesto che cosa lo aveva aiutato a mettere in atto gli attuali grandi cambiamenti nella sua vita, nei confronti
della famiglia e nello specifico in relazione all’alcol. Ha detto che la cosa piu importante era stato il
programma educativo alternativo di Peak House, e specialmente il nostro insegnante, Rick Pelan.
Quest’esperienza scolastica rappresentava per lui la prima volta in cui aveva avuto una relazione di rispetto
con un insegnante che lo aveva creduto capace.

22 [NdT Street Nurses]

23 [NdT ‘just below the surface of everyday life’]
24 [NdT ‘Giving-it-back-practices]

25 [NdT community-making practice]

13



Ho invitato il nostro insegnante ad un Witnessing Group?® insieme a questo giovane e agli altri partecipanti
al programma (Reynolds, 2002). Era mia intenzione mettere in luce i cambiamenti che questo ragazzo aveva
fatto e impartire la lezione della sua giovane saggezza nel cambiare e riabilitarsi da alcolismo e
comportamento irrispettoso ad altri giovani e ai counsellors. Ho intervistato il ragazzo davanti a questi ultimi
e all'insegnante. Dalla sua posizione di ascolto insieme al resto del gruppo il nostro insegnante diventava
testimone della differenza che il proprio insegnamento e il proprio modo di essere aveva fatto per il giovane.
Quest’ultimo citava la differenza che aveva fatto la differenza (Bateson, 1972) in termini di pazienza
martellante, di capacita di venirgli incontro fino al punto in cui egli si trovava senza giudicarlo, di considerarlo
intelligente, e di non essere intimidito dalle sue reazioni del passato. L'insegnante era sorpreso, non aveva
idea di quanto avesse fatto la differenza.

Anche se non focalizzato sull’insegnante, il Witnessing Group ha messo in evidenza la sua etica e I'impegno
compassionevole unito ad abilita e conoscenza, e ha favorito la sua sostenibilita e utilita. Ma questa parte
della conversazione ha altresi dato al giovane la possibilita di dare una restituzione e riconoscere I'aiuto
ricevuto, e ha fornito testimonianza del suo stesso modo di essere rispettoso e onorevole. Senza una pratica
di restituzione testimoniata, il lavoro straordinario del nostro insegnante e la sua utilita sarebbero rimasti a
lui sconosciuti. Infatti, in qualita di terapeuta, avrei potuto riscuotere in silenzio il credito per il lavoro
relazionale che appartiene al nostro insegnante e a questo giovane sostenuto dalla comunita Peak House.

Uso queste domande per invitare cousellors e operatori a impegnarsi a far notare ad altri operatori Iutilita
del loro lavoro al fine di promuovere il mantenimento della fiducia nel fatto che il nostro lavoro conta. La
fiducia di cui parlo € un tipo di fiducia a lungo termine, una sicurezza basata sull’esperienza e forse qualcosa
di pil sostenibile della speranza.

e Che tipo di storie si potrebbero raccontare circa il vostro modo essere, la vostra utilita e il vostro
lavoro del momento?

e Quali pratiche legate a fede o speranza profonda sono vive nel vostro lavoro?

e Che differenza potrebbe fare credere o sperare profondamente nel nostro lavoro, quando abbiamo
bisogno di riconnetterci alla consapevolezza che cid che facciamo conta per gestire quei momenti
in cui isolamento e disperazione prendono piede?

e Come possiamo condividere le nostre conoscenze sull’utilita di altri operatori come pratica di
restituzione?

10. Amore rivoluzionario

Il mio lavoro & influenzato dagli insegnamenti di mio padre, Bill Reynolds, che ha insegnato a tutta la nostra
famiglia estesa un tipo di amore che unisce le persone. Bill ha una sorprendente capacita di amare che
raggruppa e tiene insieme con lealta e senso di appartenenza numerose anime altrimenti perse. Mia madre,
Joan Reynolds, ci ha insegnato come aggrapparci all’amore, tenacemente, tra le difficolta e nel tempo. Questi
amorevoli insegnamenti familiari e culturali costituiscono la trama del mio lavoro pagato e non, e credo che
gualcosa che potremmo chiamare amore terapeutico e magari anche amore rivoluzionario, potrebbe essere
vivo nel nostro lavoro terapeutico e di comunita.

Gli insegnamenti innovativi sulla biologia dell’lamore del biologo cileno Humberto Maturana hanno
influenzato notevolmente le professioni d’aiuto negli anni 80 (Maturana & Valera, 1994). Maturana credeva
che I'amore e fondamentale all’attivita sociale e che 'amore non viene dallo stare insieme: I'amore & cio che
ci porta a stare insieme.

Il popolare movimento di pedagogia critica offre importanti insegnamenti agli operatori e ai terapeuti che
prendono la posizione etica di justice-doing. Secondo loro I'interconnessione tra amore e lavoro di comunita

26 [NAT: gruppo specifico nel programma di Peak House)
14



€ sempre stata fuori discussione. Freire descrive 'amore rivoluzionario come un atto di coraggio e impegno
verso gli altri.

L'amore rivoluzionario, per definizione, ‘@ emancipatorio e generativo in termini di promozione di ulteriori
atti d’amore. Non pud coesistere con abusi di potere'?’ (1970, p. 71). Freire vede I'obiettivo di cid che chiama
dialogo come nulla di meno che la trasformazione liberatoria del mondo! Egli vede il dialogo come ‘un atto
di creazione’?® (1970, p. 70). | partecipanti al dialogo combattono per riguadagnare il proprio diritto alla
parola, resistono la propria dominazione e si impegnano in un dialogo che afferma la loro umanita.

Il dialogo non puo esistere, tuttavia, in assenza di un profondo amore per il mondo e per le persone
... L’lamore e allo stesso tempo, il fondamento del dialogo e il dialogo in sé stesso. Poiché I'amore é un
atto di coraggio e non di paura, 'amore é impegno verso gli altri. Non importa dove siano gli oppressi,
I'atto d’amore é impegno per la loro causa — la causa di liberazione. E questo impegno, poiché é
amare, é dialogico. Come atto di coraggio, I’'amore non puo essere sentimentale; come atto di liberta,
non puo servire un pretesto di manipolazione. Deve generare altri atti di liberta; altrimenti, non é
amore. Soltanto abolendo le situazioni di oppressione é possibile ripristinare I'amore che quella
situazione ha reso impossibile. Se non amo il mondo — se non amo la vita — se non amo la gente —non
posso entrare nel dialogo. (1978, pp. 70-71)%

| requisiti del dialogo sono umilta, fiducia nelle persone, speranza e pensiero critico. Egli descrive il pensiero
critico come un pensiero che prende atto della solidarieta delle persone nel mondo, un pensiero che vede il
mondo in un continuo stato di trasformazione e un pensiero che € sempre collegato all’azione. Nei contesti
in cui si lavora accanto a persone emarginate e sfruttate, molti operatori trovano affinita con I'opera di Freire.
Questa connessione potrebbe essere influenzata piu dalla pratica che dalla teoria, in quanto, nella mia
esperienza, il contributo di Freire & sotto-referenziato. (Vedi: Paulo Freire: A critical thinking encounter
[McLaren & Leonard,1993] per una chiara e critica descrizione del lavoro di Freire.)

Secondo il mio modo di intendere la resistenza, & possibile che I'amore vi sia sempre e che, divergendo
leggermente da Freire, 'oppressione non rende necessariamente I"amore impossibile. E possibile che le
persone che sono oppresse stiano anche sviluppando amore attraverso queste esperienze. Lo so perché i
sopravvissuti a tortura e violenza politica me lo hanno insegnato. Il tipo di amore rivoluzionario di cui sto
parlando funziona da atto di resistenza e non puo0 aspettare le condizioni di pace e sicurezza, ma trova
comunione e solidarieta e ispira dignita e resistenza in tutte le sue forme, esplicite e occulte, anche nelle
condizioni pil disperate.

Sono ispirata e rincuorata dall’invito dello psichiatra canadese Karl Tomm a riconoscere la possibilita diamore
terapeutico come orientamento etico (1990), e per contro la possibilita di violenza terapeutica, prendendo
atto del potere delle nostre posizioni e delle possibilita delle nostre relazioni. Mantengo una posizione
morbida sull’amore terapeutico e rimango cauta per non appesantire i miei utenti e gli operatori che
supervisiono con I'obbligo di rispondere di conseguenza. Cio non e facile da farsi e richiede una eccellente

27 [NdtT ‘is emancipatory, and generative in terms of fostering further acts of love: It cannot co-exist with abuses of
power’]
28 [NdT “an act of creation’]
2% [NdT Dialogue cannot exist, however, in the absence of a profound love for the world and for people... Love is at the
same time, the foundation of dialogue and dialogue itself. Because love is an act of courage, not of fear, love is
commitment to others. No matter where the oppressed are found, the act of love is commitment to their cause — the
cause of liberation. And this commitment, because it is loving, is dialogical. As an act of bravery, love cannot be
sentimental; as an act of freedom, it must not serve as a pretext for manipulation. It must generate other acts of
freedom; otherwise, it is not love. Only by abolishing the situation of oppression, it is possible to restore the love which
that situation made impossible. If | do not love the world — if | do not love life — if | do not love people — | cannot enter
into dialogue.]

15



supervisione terapeutica e una responsabile interrogazione riflessiva. In una conversazione di co-
supervisione il mio collega canadese Allan Wade, terapista response-based, ha avanzato queste importanti
perplessita che tengo in mente:

lo sento/ho una specie di riserva riguardo alla nozione di ‘amore’ e ‘amore rivoluzionario’, forse
perché il livello che ci si prefigge appare molto alto e si lega troppo facilmente all’idea di specialita da
parte del terapeuta. Inoltre non sono cosi sicuro del fatto che la nozione di amore rivoluzionario non
esige qualcosa di comparabile in grandezza da parte dell’altro, qualcosa di pit o di diverso da quanto
questi non voglia, o si senta in grado di dare. Credo che una routine ordinaria e civile, decente e
amichevole che sia impegnata e gratuita sia una cornice linguistica nella quale situare il tipo di etica
che tu esponi e magari é cio che vuoi dire con questo concetto. (comunicazione personale, 2011)

La nostra sostenibilita collettiva pud essere favorita dal dare a noi stessi lo spazio per vivere ed esercitare il
nostro lavoro sulla base dell’amore rivoluzionario senza necessariamente pretenderlo da noi o da nessun
altro e senza configurarlo come massima o avanzata espressione della relazione umana.

L'amore rivoluzionario ci orienta verso la possibilita di una profonda e giusta connessione che io voglio
favorire e rispettare, ma con cautela.

11. Trasformazioni

Occuparsi soltanto del dolore, dell’afflizione e delle difficolta del nostro lavoro, pud oscurare e mistificare il
contributo che esso porta nelle nostre vite in qualita di operatori e come persone. Piu che sostenerci, molto
spesso ci trasforma in modi bellissimi e a volte persino sacri.

Lo psicologo Ignatio Martin-Baro, esponente della psicologia della liberazione, & stato un frate gesuita e un
teologo della liberazione che credeva nella possibilita che gli psicologi assumessero posizioni attive nel
justice-doing. Martin Baro disse ‘Per ottenere una psicologia della liberazione € necessario prima che la
psicologia sia liberata’® (1994, p. 25). E stato il primo psicologo a persuadermi sulla possibilita della psicologia
di resistere ad abusi di potere e alla riproduzione di atti di oppressione. Ignatio Martin Baro era influente
nello sfidare i poteri dello stato ed e stato assassinato nel 1989 da agenti del governo salvadoriano insieme
a sei dei suoi fratelli gesuiti, alla loro aiutante domestica e alla figlia di quest’ultima. In seguito all’uccisione,
gli scritti di Martin Baro sono stati messi insieme in una collezione postuma dal titolo: Writings for a Liberatory
Psychology (1994). Martin Baro parla in modo eloquente della possibilita di trasformazione relazionale nel
nostro lavoro come,

Un’apertura verso I'altro, un essere pronti a lasciarsi interrogare dall’altro, in qualita essere umano
separato, ad ascoltare le sue parole nel dialogo: a confrontare la realta nella relazione con e verso
non al di sopra di esso o essa, a unirsi in modo solidale allo sforzo che trasformera entrambi. (1994,
p.183)*

Essere aperti alla trasformazione come operatori non significa che ‘stiamo elaborando roba nostra’ oppure
‘fare il nostro lavoro personale a spese degli utenti’.

L'oratoria professionale, cio che Foucault chiama discorso normativo, cornici di intellegibilita e regimi
disciplinari (1977), sosterrebbero che dobbiamo rimanere neutrali e immutati nel nostro lavoro relazionale,
pena, I'accusa di porre noi stessi al centro. lo ritengo che sia etico sentirmi utile quando svolgo il mio lavoro

30 [NdT ‘to achieve the psychology of liberation demands first that psychology be liberated’]
31 [NdT An opening toward the other, a readiness to let oneself be questioned by the other, as a separate being, to
listen to his or her words, in dialogue: to confront reality in a relationship to and with but not over him or her, to unite
in solidarity a struggle in which both will be transformed.]

16



con le persone nel Downtown Eastside. E lecito che il mio lavoro con i sopravvissuti a tortura e con gli uomini
nel braccio della morte mi abbia ricondotto a una qualche relazione con la spiritualita.

Harlene Anderson, terapeuta americana che ha sviluppato la Collaborative Therapy, scrive di intendere il
dialogo come mutua trasformazione del professionista e dell’utente, al quale lei fa riferimento come partner
del dialogo. Anderson dice che nel dialogo ‘ognuna delle parti, professionista incluso, corre lo stesso rischio
di cambiamento di qualsiasi altro’3? (2008, p. 19).

Michael White e stato il primo terapeuta che mi ha invitato a trovare modi per riconoscere agli utenti il loro
contributo alle mie trasformazioni. Egli ha scritto: ‘Vorrei enfatizzare in particolare I'importanza, a mio avviso,
diriconoscere i modi in cui queste interazioni diventano per me cambiamento di vita — I'importanza di trovare
un modo appropriato di parlarne apertamente all’interno del contesto terapeutico’® (1995, p. 57). Ho avuto
I’onore di relazioni con sopravvissuti a tortura, sopravvissuti alle ‘scuole residenziali’ e sopravvissuti di altre
violazioni dei diritti umani, le cui storie umili, mi sconvolgono, mi ispirano, mi emozionano e mi trasformano
(Reynolds, 2010d).

Metto al corrente gli utenti del significato che le nostre relazioni hanno per me e dei modi in cui io sono stata
trasformata all’interno del nostro lavoro quando cio & appropriato. A volte questo tipo di conversazione &
pil appropriata con colleghi o supervisori perché metterebbe I'operatore al centro e non sarebbe utile
all’'utente. Discrezione e discernimento sono importanti nel decidere cosa condividere con gli utenti. Tuttavia,
mantenere |'esperienza trasformativa dell’'operatore e del terapeuta segreta agli utenti, e parlare delle
esperienze che muovono gli operatori soltanto all’interno delle supervisioni non & un atto neutrale né
obiettivo. Per me, esiste un richiamo etico a riconoscere e onorare la partecipazione relazionale dell’'utente
alla nostra trasformazione come professionisti: rifiutare il riconoscimento di questa trasformazione
relazionale & come rubare qualcosa da questa relazione e dagli utenti stessi. Quando un mio utente parla di
un’esperienza toccante, io mi emoziono e anche se non voglio mettere al centro la mia esperienza, in quel
momento la cito in quanto € un’esperienza relazionale non interamente mia. ‘Nel sentirti parlare di questo
“aggrapparsi alla dignita”, sento un formicolio alle gambe’. Questa informazione pud essere compresa come
se il corpo parla della relazione.

Mi domando che differenza puo fare per gli utenti sapere che anche loro ci cambiano. Credo che essi diano
il loro contributo alle nostre vite, che noi glielo riconosciamo o meno. Veniamo trasformati nel lavoro e cio
non & soltanto accettabile, € desiderabile e favorisce la nostra sostenibilita collettiva. Dobbiamo
continuamente trovare modi di dire responsabilmente ai nostri utenti che queste relazioni contano per noi e
che ci cambiano!

Le mie esperienze di terapia e lavoro sul territorio mi hanno trasformato rendendomi capace di un’analisi
critica pil ricca e utile. Le esperienze di attivismo e lavoro sul territorio si trasformano e si contro-informano
avicendain modo ricorrente quando portiamo quanto appreso all’interno dei vari settori della nostra pratica.

La trasformazione si genera all'interno dei rapporti di solidarieta attraverso le differenze, nelle relazioni
d’aiuto con colleghi e utenti. Queste esperienze insegnano un’analisi intersezionale, alla quale sottoponiamo
diversi settori d’identita man mano che questi si interconnettono all’'interno e fra le nostre relazioni con
persone aventi un diverso accesso al potere, al privilegio e all’oppressione (Grant, 2008; Robinson, 2005;
Crenshaw, 1995; Waldegrave & Tamasese, 1993). Le relazioni attraversate da differenze sono rischiose e lo
sono di piu per chi ha minor accesso al potere. Riconosco di aver beneficiato dagli insegnamenti delle dure

32 [NdT ‘each party, including the practitioner, is as much at-risk for change as any other’

33 [NdT ‘I would particularly like to emphasize the importance, to me, of acknowledging the ways in which these
interactions are life-changing for me — the importance of finding an appropriate way of openly speaking of this within
the therapeutic context’]

17



lezioni imparate da altri a loro costo e a mio beneficio. Sono stata educata da gente del Sud Globale e da
gente che ha subito razzializzazione e minorizzazione, da rifugiati, attivisti e sopravvissuti a tortura e violenza
politica, inclusi i sopravvissuti indigeni delle ‘scuole residenziali’ e persone che sono fuorilegge sessuali 3
(Bornstein, 1994), e rese altro dalla normativita eterosessuale®. Cerco di tener conto responsabilmente di
guesti insegnamenti nel fare attivismo e nell’espletare il mio lavoro terapeutico e di comunita.

Sono ispirata dall’educatrice Nera, femminista radicale, bell hooks, e la sua da molti anni amica, Ron Scapp,
educatrice critica radicale, bianca, che ha pubblicato una conversazione per ‘documentare questi
attraversamenti di frontiera’, le trasformazioni sviluppate dalla loro relazione attraverso luoghi di privilegio
e oppressione (2003, p. 106). Scapp dice:

Se potessi condividere cio che ho imparato dalla mia esperienza di legame con un’incredibilmente
potente, femminista intelligente donna nera, sarebbe che I'onesto, giusto e appassionato impegno
con la differenza, I'alterita, mi da I'opportunita di vivere giustamente con amore. La differenza
valorizza la vita. Cio non va confuso con superficiali nozioni di inclusivita o esperienza di diversita dove
dallo spazio di privilegio in cui siamo riceviamo e prendiamo da quanti rappresentano 'altro. Ma
piuttosto di quando uno viene toccato nelle fondamenta, trasformato completamente. Il risultato di
questa trasformazione é mutualita, partenariato e comunione.> (Scapp in hooks, 2003, p. 115)

12. Il divino sociale

Come attivista sono stata animata dalla partecipazione alla co-creazione spontanea di spazi di justice-doing
e relative connessioni a sconosciuti che mi accolgono con spirito di solidarieta nelle difficolta dell’azione
diretta contro I'oppressione. Questi momenti amplificano la mia speranza di cambiamento su molti fronti, e
mi ispirano nel lavoro terapeutico accanto a persone emarginate. Queste esperienze momentanee che
nutrono il mio spirito e costituiscono I'impalcatura della speranza in cui credo sono parte di cido che forse
costituisce il divino sociale:

Il divino sociale ... del quale parliamo ci permette di ricreare i cenacoli che ci tengono caldi e forniscono
spazi sociali nel cuore della fredda disumana metropoli ... L’ovvia disumanizzazione della vita urbana
sta dando alla luce raggruppamenti specifici per lo scambio di passioni e sentimenti. (Maffesoli, 1996,
pp. 42-42)3°

La studiosa, attivista australiana Anita Lacey dice: ‘Questi spazi di giustizia sono espressioni temporanee di
Ccid per cui gli attivisti anti-capitalisti del pianeta stanno combattendo ... espressioni del divino sociale, un
senso dello stare insieme in ambienti auto-diretti e auto-plasmati’®’ (2005, p. 404).

Solidarieta a priori e punti di connessione che generano il divino sociale sono presenti nel nostro lavoro
accanto a persone che vivono ai margini delle nostre societa. lo lavoro per portare queste relazioni in
superficie e per rinforzarle e moltiplicarle. Cerco cio che Richard Day, un teorico anarchico canadese chiama

34 [NdT gender outlaw]

35 [NAT If I could share what | have learned from my experience of bonding with an incredibly powerful, intelligent
feminist black woman, it would be that honest, just, and passionate engagement with difference, otherness, gives me
the opportunity to live justly with love. Difference enhances life. This is not to be confused with shallow notions of
inclusiveness or experiencing diversity where one stands in the space of privilege, taking in and from those who are
other. But rather where one is fundamentally moved — transformed utterly. The end result of this transformation is
mutuality, partnership, and community.]

36 INdT The social divine... of which we speak allows us to recreate the cenacles that keep us warm and provide social
spaces in the heart of the cold, inhuman, metropolis... The obvious dehumanization of urban life is giving birth to
specific groupings for the exchange of passion and feelings.]

37 [NdT ‘These spaces of justice are temporary expressions of what global anti capital activists are striving towards ...
expressions of the social divine, a sense of being together in self-directed and shaped environments’]

18



nei suoi scritti ‘affinita’®® (2004, p. 716). Le affinitd sono punti di connessione momentanea, dove ci
incontriamo e accade qualcosa di trasformativo e in linea con la nostra etica collettiva di justice-doing.

Il divino sociale parla a una sperata connessione e alla poetica sociale (Katz & Shotter, 2004) dell’'unione
collettiva. Nelle relazioni dove esiste spirito di solidarieta, sperimentiamo noi stessi al fianco di altri e la
connessione a questi altri attraverso responsabilita etiche collettive condivise. Piu che una resistenza al
burnout, le esperienze momentanee del divino sociale nutrono speranze affamate di societa giuste e giustizia
globale.

(IN)CONCLUSIONI

In contrasto con le prescrittive storie di burnout quale prezzo d’obbligo da pagare al mio lavoro, la mia vita &
stata incommensurabilmente allargata e le mie speranze amplificate in risposta al mio lavoro. In qualita di
operatori e terapeuti, facciamo di piu che sopravvivere a questo lavoro difficile: siamo trasformati nel farlo
al fianco di colleghi e utenti. Ci sono sempre inaspettate possibilita e speranze di trasformazione. Adottare
uno spirito di solidarieta ci invita a testimoniare e a connetterci con I'importante lavoro di altri, assistere ai
nostri stessi animati successi e al tempo stesso a mantenere la consapevolezza che ancora molto deve essere
fatto. Questa collettivita ci aiuta nell'immaginare il nostro lavoro come fattibile e sostenibile. Earth
Democracy ispira questo lavoro e parla alla relazione di sostenibilita del pianeta e sostenibilita dei terapeuti
e operatori attraverso pratiche di justice-doing.

Quanto segue e una storia che parla al cuore della mia stessa relazione con la sostenibilita collettiva e il divino
sociale:

Siamo ad aprile 2019. Alle olimpiadi, che costeranno dai sette ai nove miliardi di dollari, manca ancora
un anno e mentre i senzatetto non si sono ancora triplicati, si triplicheranno. La marcia contro
I’homelessness ha inizio in tre diversi punti di Vancouver. La gente si riunisce e si viene incontro
marciando, confluiremo in un punto prestabilito per I'assemblea. lo sto marciando al fianco della
gente di Downtown Eastside, cammino con dei ragazzi che spingono carrelli della spesa, fumano
sigarette e bevono da bottiglie coperte da buste di carta. Tre donne First Nation mi spillano sulla
schiena un pezzo di stoffa con su scritto ‘Case non Giochi’. Siamo una squadra animata e scettica. Un
senzatetto dai capelli stopposi, che mi cammina vicino, sta inventando risposte ai cori che ci fanno
ridere e ammirare la sua ironia sagace. Nel momento in cui arriviamo sulla pendenza di Robinson
Street vediamo un gruppo di gente del West Side che viene verso di noi. Nessun carrello o sedia a
rotelle arrangiata li, invece, molti passeggini all terrain e costose attrezzature per la pioggia. E la
convergenza di due comunita molto diverse. L’uomo accanto a me smette di camminare. Mi sento
collegata a lui in modo palpabile. Questo momento di relazione tra me e quest’uomo senzatetto, che
ci connettiamo con tutti i manifestanti del West Side, é un momento del divino sociale. Le nostre
differenze sullo sfondo, non invisibilizzate: le nostre connessioni di solidarieta in primo piano. Mi
guarda e, attraverso un sorriso sinceramente sorpreso dice: ‘Sono qui per nojy’.

DEDICA

In onore al lavoro di una vita di Harriet Nahanee, un’Anziana Indigena e sopravvissuta alle ‘scuole
residenziali’, morta dopo essere stata incarcerata perché protestava contro la distruzione ecologica causata
dalle olimpiadi di Vancouver del 2010.

Per tutti quelli che hanno partecipato all’azione diretta contro la gentrificazione, la poverta e I’'homelessness
causati dalle olimpiadi — anche se siamo tifosi di hockey. Specialmente all’ Anti Poverty Committee (APC) che
a serio rischio della propria sicurezza ha insegnato a tutti, con successo, a collegare le olimpiadi con

38 [NdT “affinities’]
19



I’'homelessness, I'Olympic Resistance Network (ORN), No One Is lllegal (noii) e le comunita di resistenza di
Downtown Eastside.

RICONOSCIMENTI

Grande rispetto e gratitudine a quanti io ‘super’-visiono per la nostra collaborazione e i loro insegnamenti,
crisi, epifanie, dilemmi etici, domande appassionate e comunanza, in modo speciale alle brave persone di
RainCity Housing, WAVAW (Women Against Violence Against Women) e Peak House. Questo lavoro &
sostenuto dai miei anziani che mi hanno insegnato che la nostra comunita di terapia non ha soltanto tollerato
il justice-doing ma lo ha richiesto: Ignatio Martin Baro di El Salvador, Imelda McCarthy e Nollaig Burne
dell’lrish Team, e Kiwi Tamasese, Charles Waldegrave, Warihi Campbell e Flora Tuhaka, i Just Therapy Folks
di Aotearoa/Nuova Zelanda. Rispetto e solidarieta a Stephen Madigan, Cheryl White e David Denborough che
hanno continuamente dato spazio al mio lavoro, ma ancor di piu forniscono I'impalcatura e lo spazio di
giustizia affinché idee e prassi dei movimenti di giustizia sociale abbiano voce, rispetto e siano rese necessarie
all'interno della comunita narrativa. Molte grazie per le letture feconde e colme di cura di questo articolo da
parte di Ali Borden, Christine Dennstedt, Stephen Madigan e Allan Wade. Ed infine, la mia riconoscenza e
rispetto ai revisori del Dulwich Centre Publications: Gene Combs, David Newman e Angel Yuen, che hanno
aiutato a rendere questo elaborato migliore.

NOTE

1. C'e stato del lavoro importante nelle professioni d’aiuto che prova ad occuparsi dei danni subiti dai professionisti che
lavorano con utenti ai margini della societa. Molto di questo € riportato in letteratura in termini di ‘mechanization’
[‘meccanizzazione’] (Weingarten, 2004) e ‘transmission of traumatic stress’ [‘trasmissione di stress traumatico’] (Hernandez
et al, 2007, p. 231). Vicarious Trauma [Trauma Vicario] (McCann & Pearlman, 1990) si riferisce al terapista che prova la
stessa sintomatologia del trauma dell’'utente. Secondary Traumatic Stress [Stress Traumatico Secondario] (Figley, 1998) si
riferisce all'impatto sulla vita dei caregiver che si occupano di persone che soffrono di disturbo post traumatico da stress.
Compassion Fatigue [Fatica compassionevole] (Figley, 2002) parla allo stress e al burnout che provano caregiver familiari e
professionisti quando sono essi stessi vittime sia di stress traumatico secondario che burnout. Empathic Stress Disorder
[Disturbo Empatico da Stress] (Weingarten, 2003) & un altro termine che viene usato per riconoscere i danni potenziali di
cui i terapisti sono vulnerabili.

2. Kvale (1996, p. 203) prende in prestito il termine ‘hermeneutics of suspicion’ [‘ermeneutica del sospetto’] dal lavoro del
filosofo Paul Ricoeur (1970). ‘His hermeneutic is always informed by both a suspicion which makes him wary of any easy
assimilation to past meanings and as hope that believes in complete appropriation of meanings while warning ‘not here’,
‘not yet’. Via suspicion and hope, Ricoeur plots a hermeneutic course that avoids both credulity and skepticism.” [‘La sua
ermeneutica e sempre influenzata sia da un sospetto che lo rende guardingo di qualsiasi facile assimilazione di significati
passati sia dalla speranza che crede nell’appropriazione completa di significati mentre avvisa ‘non qua’, ‘non ancora’.
Attraverso sospetto e speranza, Ricoeur trama un percorso ermeneutico che evita entrambe credulita e scetticismo.]
(White, 1991, p. 312).

3. Le persone accanto alle quali lavoro che si identificano come transgender o trans non si identificano strettamente con il
genere che gli & stato assegnato alla nascita e potrebbero transitare culturalmente, socialmente e/o fisicamente al genere
che sentono piu congruo, che potrebbe essere qualcosa di diverso dal maschile o femminile (Nataf, 1996; Devon McFarlane,
comunicazione personale, 2011). Molte persone non si identificano con il loro genere in alcun modo, e altri si identificano
come gender variant, gender non-conforming o gender queer, che ha un significato diverso da trans ed é fuori dal gender
binario normativo (Janelle Kelly, comunicazione personale, 2011). Tutti questi termini sono problematici, contestati e in
evoluzione. lo sto usando questi termini per chiarezza e perché gruppi al fianco dei quali lavoro si sono assestati su questa
terminologia imperfetta per ora (Reynolds,2010d).

4. Vediil sito web di Peak House (http://peakhouse.ca/welcome/Program) per approfondimenti su alcuni scritti generati dal
lavoro terapeutico con i giovani, le famiglie e le equipe di Peak House (Sanders, 1997, 2007; Reynolds 2002; Dennstedt &
Grieves, 2004).

5. Eteronormativita descrive il controllo di cio che € normale in termini di amore, sessualita, relazioni familiari, ruoli di genere
e altre relazioni sociali. | costrutti di ‘famiglia nucleare’, del matrimonio come unica relazione uomo/donna, del sesso
accettato soltanto tra uomo e donna, e ottuse e rigide norme sociali di come svolgere i ruoli di genere (essere uomo, essere

20



http://peakhouse.ca/welcome/Program

donna, non essere nulla di trans o gender variant), sono tutti parte dell’eteronormativita (Butler, 1990). Le teorie queer e
femministe trovano punti d’'incontro nel resistere I'eteronormativita (Rich, 1980; Warner, 1991).

BIBLIOGRAFIA

Alcoholics Anonymus (2001). The big book (4th ed.). New York, NY: Alcoholic Anonymus World Services.

Anderson,H. (2008, September). Collaborative practices in organization, therapy, education and research contexts. Paper presented
at the Social Construction Relational Theory and Transformative Practices Conference, Sarasota, FL.

Apted, M. (Director), & Chobanian, A. (Producer). (1992). Incident at Oglala [Motion Picture]. United States: Miramax Films.
Bateson, G. (1972). Steps to an ecology of mind. New York, NY: Ballantine.

Bird, J. (2000). The heart’s narrative: Therapy and navigating life’s contradictions. Auckland, New Zealand: Edge Press.

Bird, J. (2006). Constructing the narrative in supervision. Auckland, New Zealand: Edge Press.

Bornstein, K. (1994). Gender outlaw: On men, women and the rest of us. New York, NY: Routledge.

Butler, J. (1990). Gender outlaw: Feminism and the subversion of identity. New York, NY: Routledge.

Crenshaw. K. (1995). Mapping the Margins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of colour. In K. Crenshaw,
G. Gotanda, G. Pellier, & K. Thomas (Eds.), Critical race theory: The key writings that formed the movement. (pp. 357-383). New York,
NY: The New Press.

Cushman, P. (1995). Constructing the self, constructing America: A cultural history of psychotherapy. Reading, MA: Addison Wesley.

Cushman, P. (2006, June). Where do Psychotherapy Narratives Come From? Avoiding the arrogance of monoculturalism and the dead-
end of relativism. Kenyote address at the Therapeutic Conversations 7 Conference, Vancouver, Canada.

Day, R. (2004). From Hegemony to Affinity: The political logic of the newest social movements. Cultural Studies, 18 (5), pp. 716-748.

Dennstedt, C., & Grieves, L. (2004). Unravelling Substance Misuse Stories: Re-authoring and witnessing practices. In S. Madigan (Ed.),
Therapeutic conversations 5: Therapy from the outside in (pp. 55-72). Vancouver, BC: Yaletown Family Therapy.

Derrida, J. (1978). Writing and differnce. London, UK: Routledge.

Fanon, F. (1963). The wretched of the earth. New York, NY: Grove Weidenfeld Publishers.

Fanon, F. (1967). Black skin, white masks. New York, NY: Grove Press.

Figley, C. (1998). Burnout in families: The systemic costs of caring. New York, NY: CRC Press.

Figley, C. (2002). Treating compassion fatigue (Ed.). New York, NY: Bruner Routledge.

Foucault, M. (1972). The archaeology of knowledge. New York, NY: Harper Colophon.

Foucault, M. (1977). Discipline and punish: The birth of the prison. New York, NY: Random Press.

Foucault, M. (1980). Power/knowledge: Selected interviews and other writings 1972-1977. New York, NY: Pantheon Books.
Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. New York, NY: Continuum.

Freire, P. (1978). Pedagogy in Process: The letters to Guinea Bissau. New York, NY: Seabury Press.

21



Freire, P. (2001). Pedagogy of freedom: Ethics, democracy and civic courage. Lanham, MD: Rowman and Littlefield.

Furlong, M. (2008). The Multiple Relationships between the Discipline of Social Work and the Contribution of Michael White.
Australian Social Work, 61 (4), pp. 403-420.

Furlong, M., & Lipp, J. (1995). The multiple relationships between neutrality and therapeutic influence. Australian and New Zealand
Journal of Family Therapy, 16, pp. 201-211.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. New York, NY: Basic Books.
Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the management of spoiled identity. Engelwood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Grant, K. (2008). Pursuing International Humanitarian Aid Assignments, Response 2. In N. Arthur, & P. Pedersen (Eds.), Case incidents
in counselling for international transitions (pp. 326-334). Alexandria, VT: American Counselling Association.

Hanisch, C. (1970). The Personal is Political. In S. Firestone, & A. Koedt (Eds.), Notes from the second year: Women'’s liberation, major
writings of the radical feminists. New York, NY: Radical Feminism.

Hernandez, P., Gangsei, D., & Engstrom, D. (2007). Vicarious Resilience: A new concept in work with those who survive trauma. Family
Process, 46 (2), pp. 229-241.

Hoffman, L. (2002). Family therapy: An intimate history. New York, NY: W. W. Norton.
hooks, b. (2003). Teaching community: A pedagogy of hope. New York, NY: Routledge.
James, W. (1995). The Moral Equivalent of War. Peace and Conflict: Journal of Peace Psychology, |, pp. 17-26.

Johal, A. (2007). UN Observer: “Massive Crisis” in Vancouver blames “misguided policy” for homeless wave. The Tyee. Retrieved
October 31, 2007 from http://thetyee.car/Views/2007/10/31/Kothari/.

Katz, A., & Shotter, J. (2004). On the way to “presence”: Methods of a “social poetics”. In D. Pare, & G. Larner (Eds.), Collaborative
practice in psychology and psychotherapy. New York, NY: Haworth Clinical Practice Press.

Keller, D. (2010). Poetry, Music and Resistance — anti-olympic tent village occupies VANOC parking lot (February 16, 2010). Retreived
June 7, 2011 from http://vancouver.mediacoop.ca/audio/2806

Korzybski, A. (1933). A Non-Aristotelian System and its Necessity for Rigour in Mathematics and Physics. Science and Sanity, pp. 747-
761.

Kvale, S. (1996). Inter-views: An introduction to qualitative research interviewing. London, UK: Sage Publications.
Lacey, A. (2005). Spaces of justice: The social divine of global anti capital activists’ sites of resistance. CRSA/RCSA, 42 (4), p. 407.

McCann, I., & Pearlman, L. (1990). Psychological trauma and the adult survivor: Theory, therapy and transformations. New York, NY:
Brunner/Mazel.

McCarthy, I. (2001). Fifth Province Re-versings: The social construction of women lone Parents’ inequality and poverty. Journal of
Family Therapy, 23, pp. 253-277.

Mclaren, P., & Leonard, P. (1993). Paulo Freire: A critical encounter. London, UK: Routledge.

Madigan, S. (1997). Re-considering Memory: Remembering lost identities back towards re-membered selves. In D. Nylund, & C. Smith
(Eds.), Narrative therapies with children and adolescents (pp. 338-355). New York, NY: Guilford Press.

Madigan, S. (2011). Narrative therapy. Washinton, DC: American Psychological Association.

Maffesoli, M. (1996). The time of the tribes: The decline of individualism in mass society (D. Smith, Trans.). London, UK: Sage
Publications.

22


http://thetyee.car/Views/2007/10/31/Kothari/
http://vancouver.mediacoop.ca/audio/2806

Martin Baro, 1. (1994). Writings for a liberation psychology. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Marx, K. (1994). Early political writings. ). O’Malley (Ed.). Cambridge, NY: Cambridge University Press.
Maturana, H., & Valera, F. (1994). The tree of knowledge: The biological roots of human understanding. Boston, MA: Shambhala.

Myerhoff, B. (1982). Life History Among the Elderly: Performance, visibility, and remembering. In J. Ruby (Ed.), A crack in the mirror.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Narcotics Anonymous (1988). Narcotics anonymous basics text (5t edition). Van Nuys, CA: World Service Office.
Nataf, Z. (1996). Lesbians talk transgender. London, UK: Scarlet Press.

No One is lllegal, Vancouver (n.d.). Retrieved December 30, 2008 from http://noii-van.resist.ca

Peltier, L., Leonard Peltier Defence Committee (n.d.). Retrieved March 21, 2008 from http://www.leonardpeltier.net/
Peltier, L. (1999). Prison writings: My life is my Sundance. New York, NY: St. Martins Griffin.
Piercy, M. (1982). Circles on the water: Selected poems of Marge Piercy. New York, NY: Knopf.

Public Health Agency of Canada (2006). What Determines Health. Retrieved Sept. 20, 2009 http://www.phac-aspc.gc.ca/ph-
sp/determinants/index-eng.php.

Reynolds, V. (2002). Weaving Threads of Belonging: Cultural witnessing groups. Journal of Child and Youth Car, 15 (3), pp. 89-105.
Reynolds, V. (2008). An Ethic of Resistance: Frontline worker as activist. Women Making Waves, 19 (1), p. 5.

Reynolds, V. (2009). Collective Ethics as a Path to Resisting Burnout. Insights: The clinical cousellor’s magazine & news, December,
pp. 6-7.

Reynolds, V. (2010a). Doing Justice as a Path to Sustainability in Community Work.
http://www.taoinstitute.net/Website/taos/Images/PhDProgramsCompleteDissertations/ReynoldsPhDDissertationFeb2210.pdf

Reynolds, V. (2010b). A supervision of Solidarity. Canadian Journal of Counselling, 44 (3), pp. 246-257.

Reynolds, V. (2010c). Fluid and Imperfect Ally Positioning: Some gifts of queer theory. Contexts, October, pp. 13-17.

Reynolds, V. (2010d). Doing Justice: Awitnessing stance in therapeutic work alongside survivors of torture and political violence. In
J. Raskin, S. Bridges, & R. Neimeyer (Eds.), Studies in meaning 4: Constructivist perspectives on theory, practice, and social justice
(pp. 157-184). New York, NY: Pace University Press.

Rich, A. (1980). Compulsory Heterosexuality and Lesbian existence. Signs: Journal of Women in Culture & Society, 5, pp. 631-660.

Ricoeur, P. (1970). Freud and philosophy: An essay on interpretation. New Haven, CT: Yale University Press.

Robinson, T. (2005). The convergence of race, ethnicity, and gender: Multiple identities in counselling (2" Ed.). Boston, MA: Pearson
Education.

Sanders, C. (1997). Re-Authoring Problem Identities: Small victories with young persons captured by substance misuse. In C. Smith
& D. Nylund (Eds.), Narrative therapies with children and adolescents (pp. 400-422). New York, NY: Guilford.

Sanders, C. (2007). A poetics of Resistance: Compassionate practice in substance misuse therapy. In C. Brown, & T. Augusta-Scott
(Eds.), Narrative therapy: Making meaning, making lives (pp. 59-77). London, UK: Sage Publications.

Scapp, R. (2003). In b. hooks, Teaching community: A pedagogy of hope. New York, NY: Routledge.

Shay, J. (1995). Achilles in Vietnam: Combat trauma and the undoing of character. New York, NY: Touchstone.

23


http://noii-van.resist.ca/
http://www.leonardpeltier.net/
http://www.phac-aspc.gc.ca/ph-sp/determinants/index-eng.php
http://www.phac-aspc.gc.ca/ph-sp/determinants/index-eng.php
http://www.taoinstitute.net/Website/taos/Images/PhDProgramsCompleteDissertations/ReynoldsPhDDissertationFeb2210.pdf

Shiva, V. (2005). Earth Democracy: Justice, sustainability, and peace. Cambridge, MA: South End Press.

Tamasese, K. (2001). Talking about Culture and Gender. In C. White (Ed.), Working with the stories of women’s lives (pp. 15-22).
Adelaide, Australia: Dulwich Centre Publications.

Todd, N., & Wade, A. (1994). Domination, Deficiency and Psychotherapy. Calgary Participator, Fall, pp. 37-46.

Tomm, K. (1987). Interventive Interviewing: Il. Reflexive questioning as a means to enable self healing. Family Process, 26, pp. 167-
183.

Tomm, K. (1990). Ethical Postures in Family Therapy. Paper presented at the annual meeting of the American Association for
Marriage and Family Therapy. Philadelphia: PA.

Uzelman, S. (2005). Hard at Work in the Bamboo Garden: Media activists and social movements. In A. Langlois, & F. Dubois (Eds.),
Autonomous Media: Activating resistance and dissent (pp. 17-27). Montreal, QB: Cumulus Press.

Wade, A. (1996). Resistance Knowledges: Therapy with aboriginal persons who have experienced violence. In P.H. Stephenson, S. J.
Elliott, L. T. Foster, & J. Harris (Eds.), A Persistent Spirit: Towards understanding aboriginal health in British Columbia (pp. 167-206).
Canadian Western Geographical Series, 31, pp. 167-206.

Waldergrave, C., & Tamasese, K. (1993). Some central ideas in the “Just Therapy approach. Australian and New Zealand Journal of
Family Therapy, 14, pp. 1-8.

Warner, M. (1991). Fear of a Queer Planet. Societal Text, 9, pp. 3-17.
Weingarten, K. (2003). Common shock: Witnessing violence every day. New York, NY: Penguin Group.

Weingarten, K. (2004). Witnessing the Effects of Political Violence in Families: Mechanisms of Intergenerational transmission and
clinical interventions. Journal of Marital and Family Therapy, 30, pp. 45-60.

White, E. (1991). Between Suspicion and Hope: Paul Ricoeur’s vital hermeneutic. Journal of Literature and Theology, 5, pp. 311-
321.

White, M. (1995). Re-authorising lives: Interviews and essays. Adelaide, Australia: Dulwich Centre Publications.

White, M. (2000a). Re- Engaging with History: The absent but implicit. In M. White (Ed.), Reflections on Narrative practice: Essays
and interviews. Adelaide, Australia: Dulwich Centre Publications.

White, M. (2000b). Reflections on narrative practice: Essays and interviews. Adelaide, Australia: Dulwich Centre Publications.
White, M. (2002). Addressing Personal Failure. International Journal of Narrative Therapy and Community Work, 3 pp. 33-76.

White, M. (2004). Narrative practice and exotic lives: Resurrecting diversity in everyday life. Adelaide, Australia: Dulwich Centre
Publications.

24



25



